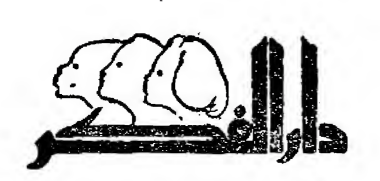
حسين مسروه

PJ 7538 .M87 1956

حسين مرقه

# خيابا البخ





الفلاف بريشة الفنان « أبو العينين »

صدر عن دار الفكر الطبعة الاولى ــ ١٩٥٦

دار الهنا للطباعة والنشر ت: ٥١٧٠٥



صوت عربی صمیم ، هادیء ورزین ، عمیق الفور ، جاد ، یشب عمیق الفور ، جاد ، یشب عمیق التبعة الملقاة علیه ، ویعرف این یقف منها وکیف یتقدم .

لا عبث في القول ولا زخرف ولا باطل • لأنها معركة الحرية والسلام ، فعلى الاقلام أن تشرع وأن تستهدف وأن تصيب ، وأن يكون لها أتجاه وتوجيه •

ودار الفكر اذ تذيع اليوم هذا الصوت من القاهرة على الشعب المصرى والبلاد العربية ، تحيى في صاحبه وجها من أبرز وجوه الأدب التقدمي وأدقها قسمات ، وتحيى فيه الذخر الذي أضافه لبنان وما زال يضيفه الى التراث العربي والدور الذي لعبه حسين مروه وما زال يلعبه في هذا الفيض من الانتاج الثقافي التقدمي الذي يأتينا من الشقيقتين سوريا ولبنان ، من الثقافة الوطنية أولى المجللات الادبية العربية اليوم ، ومن الطربق الحائزة على وسام مجلس السلام العالمي ، ومن دار الفكر الجديد ودار الفارابي ، ولا ننسي أنه قلد جاء علينا حين من الدهر لم يكن يوصف فيه كتاب بأنه ((من الشام)) الا ونفهم من هذا الوصف أنه كتاب تقدمي ، كتاب يخدم قضايا التحرر والديمقراطية والسلام .

ومثلها (( قضايا أدبية )) الذي نصدره اليوم ، والكتاب العرب مجتمعون في بلودان بسوريا لمناقشة مشاكلهم ولتحديد واجباتهم، ونحن على ثقة من أنه سيساهم في عرض هذه الشاكل والخلافات بالروح التي يجب أن تعرض بها ، وبالأسلوب الموضوعي المتزن الذي يساعد على توحيد الصفوف وعلى تدارك الاخطاء من جانب أو من آخر .

لا نريد للخلافات أن تطمس وأن تنام ، ولكننا نريد لها أن تساعد في توضيح نقط الاتفاق أولا .

ذلك لأنه يتحتم على الحركة الثقافية اليوم أن تماشى المعركة السياسة خطوة خطوة ، فتنهض بدورها في الاثارة والتوعية ، وفي تعبئة القوى ضد الخطر الذي يهدد اليوم الكيان العربي بأسره ،

ولن يتأتى لنا ذلك الا بتضافر القوى الشريفة والمخلصة جميعا في جبهة واحدة لفضح الاستعمار وللقضاء عليه نهائيا ولبناء صرح الثقافة العربية شامخا .

نرید أن نعمل مخلصین یدا فی ید .

فمن واقع نضالنا اليوم ، ومن معركة القنال التى لم يسبق لمعركة في التاريخ أن نالت من أمم العالم جميعا مثل هذا التأييسة قوة وعددا ، ومن مبادىء باندونج العشرة تنبع ضرورة التضامن في النضال ضد أعداء الشعوب وضرورة التبسادل الثقافي بين الشعوب .

وقد ألف حسين مروه هذا الكتاب ، وأصدرته دار الفكر ، بهذه الروح ولهذا الهدف . , دار الفكر ، دار الفكر ،

## فتريم وجديد

ليس غريبا أن تتكاثر في وجه الادب التقدمي ، عند أولى خطواته ، أسباب المقاومة والمدافعة ، لان هذا النوع من الادب يأتي الناس ، دائما ، بالجديد من الافكار والقيم والمفاهيم ، ومن طبيعة هذا الجديد أنه يأتي وفي أعماق ذاته رغبة في القضاء على القديم من الافكار والقيم والمفاهيم التي كثيرا ما تتضمن تاريخ مرحملة اجتماعية انتهت مهماتها في مراحل التطور الاجتماعي .

ومن طبيعة القديم كذلك ، انه لايترك الساحة للجديد من غير مقاومة ضارية ، قد تبلغ أقصى حدود الضراوة اذا كان الجديد قويا جارفا ، وذلك حفاظا على مكاسب فئات فى المجتمع يمثل هذا القديم أفكارها ومفاهيمها وامتيازاتها ، وهى الفئات التى يريد التطور الاجتماعى أن يقتلعها من مكانها فى الهرم الاجتماعى ، ليقيم محلها فئات جديدة تؤدى مهمة المرحسسلة التاريخية الجديدة ، وفقا لمقتضيات التطور ونواميسه الضرورية .

اذن ، فمقاومة القديم للجديد ومدافعته اياه ، امر قائم في طبيعة القديم وفي طبيعة الجديد معا ، ولذلك قلنا \_ في مطلع هذا الكلام \_ أنه ليس غريبا أن تتكاثر أسباب المقاومة والمدافعة في وجه الادب التقدمي عند أولى خطواته .

ولكن هذه الاسباب تختلف أشكالها ومظاهرها باختلاف الزمان والمكان ، وباختلاف الراحل التاريخية نفسها ، أما في زمننا هذا ، بل في مرحلتنا الوطنية هذه ، في سوريا ولبنان ومصر والعراق والاردن والجنوب العربي ، فيتخذ القديم البالي المنهار ، في محاربة أدبنا التقدمي الطالع ، أشكالا وأساليب متنوعة ، وليس يتورع هذا القديم المسكين ، في مقاومته اليائسة الضارية ، أن يفتري الكذب على أدبنا الجديد ، وأن يختلق الاضاليل ويصطنع الاراجيف صنوفا شتى .

وليس قصدنا الآن أن ندفع المفتريات والاضاليل والاراجيف كلها ، فان الكثير منها لايحتاج الى شيء من العناء في دفعه ، لانه هو يحمل في ذاته سبب انفجاره وانتحاره ، وانما القصد هنا أن ندفع تهمة يكثر تردادها اليوم على بعض الالسنة والاقلام التي عبئتها الرجعية في بلادنا العربية ، لتضع الاشواك والصخور في طريق الفكر التقدمي الجديد الذي يتضمنه أدبنا الجديد .

وخطر هذه التهمة يأتى من وجه واحد ، هو أن بعض ذوى النية الطيبة قد خدعوا بظاهرها ، فصدقوا زعم القائلين بهاوالمروجين لها ، وأخذوا يرددونها معهم من غير انتباه الى قصد هؤلاء المرجفين ، ومن غير تمحيص للامر ، ومن غير تحقيق لوجوهه كلها .

ولذلك نرى أن نقتصر ، في مجادلة الخصوم ، على هذه التهمة وحدها ، ولكن دون أن يكونوا هم أنفسهم قصدنا في المجادلة ، وانما القصد \_ في الحقيقة \_ أولئك الطيبون الذين أخذوا بالتهمة كأنها أمر واقع مقرر لاجدال فيه .

أما التهمة نفسها ، فهى هذه : يزعم أولئك الزاعمون أن الادب التقدمى الجديد من حيث كونه يقف مواقف معينة تجاه القضايا الوطنية ، الاجتماعية والسياسية ، قد جرد نفسه من جماليسة الفن ، ونزل عن الخصائص الشخصية التي هي مصدر القيم الجمالية في العمل الادبى . ذلك لجرد اهتمامه بالتعبير عن هذه القضايا الخارجة عن نطاق الفن ، كما يريدون أن يوهموا بسطاء الناس ،

ويخدعوا ذوى النية الطيبة من الادباء الذين لايزالون يستمسكون بمفهوم الطريقة الشكلية في الادب .

ويحرص أولئك الزاعمون حرصا عجيبا على الادعاء القديم بأن السياسة تفسد الادب ، وأن حالة الفن تأبى أن يكون الادب الاتعبيرا عن هواجس الاديب ، وأحلامه الذاتية ، وتجرباته الوجدانية الخالصة ، وأن في تعبيره عن القضايا الاجتماعية ، التي تشغل حياة النساس اليومية ، انحطاطا به عن مستوى الفن الرفيع ، وجعله أداة للدعاية الحزبية أشبه بالنشرات الصحفية أو التقارير والبلاغات التي تصدرها الاحزاب والجمعيات . . الى آخر مايتكرر على ألسنتهم وأقلامهم من مثل هذه المزاعم! . . .

وهم ، في سبيل تأييد مزاعمهم هذه ، يتعمدون دائما انتقاد أدبنا ، شعرا كان أم قصة أم رواية ، من على هذا الصعيد نفسه ، وقد يكون الشعر أو قد تكون القصة أو الرواية ، على وفرة وافرة من عناصر الجمال الفنى ، ولكنهم يتجاوزون ذلك ، لايقفون عنده قليلا ولا كثيرا ، لكى يعيدوا التهمة ، لايبالون أن يروا آثار كتابنا وشعرائنا تنبض ملء احساسهم بحرارة الحياة وتسطع ملءأعينهم بالق البهجة والرواء ، وأن ينكروا – مع ذلك – هذا الواقع بجرأة عجيبة ، ثم يزعموا أن هذا أدب تقريرى جامد ، لا روح فيه ، ولا جمال ، ولا نبض ، ولا احساس ، وانما هو نشرات صحفية وتقارير وبلاغات حزبية ، . الخ . . !

هذه التهمة ، رغم كونها لاتثبت أمام التمحيص ، لبطلان ادعائها من الاساس ، قد خدعت ـ كما قلنا ـ أدباء ومثقفين كثيرين طيبين، وفي هذا من الخطر مايؤدى الى عزل الادب والادباء ، بل الى عزل مطلق الفنون عن قضايا الحياة العامة ، وعن القضايا الوطنية بالاخص والقصد من هذه الدعوة أن تخسر الحركة الوطنية التحريرية في بلداننا العربية ، قوة عظيمة من القوى المؤثرة في الجماهير ، هي قوة الادب والفن التي اذا دخلت معترك النضال الوطني الجماهيرى ، أمكنها أن تعكس حركة هذا النضال بحقيقتها وبدوافعها الواقعية

التطورية ، أولا ، وأمكنها \_ بعد ذلك \_ أن تشد عزائم المناضلين وتنير لهم الطريق وتدعم ايمانهم بالقضية التي في سبيلها يناضلون .

ولا شك أن أدبا ، أو فنا ، له مثل هذه القوة « الديناميكية » في مسائدة الحركة الوطنية في بلداننا المناضلة ، لابد أن تعبىء له قوى الاستعمار والرجعية كل ماتستطيع تعبئته من وسائل المقاومة ، والارجاف والتضليل ، وأخطر هذه الوسائل أن يقوم في روع الادباء العرب أن دخولهم معترك هذا النضال يفسد عليهم خصائص الجمال الفني في أدبهم ، فيؤدي بهم ذلك الى اعتزال الحياة العامة ، والى الوقوف من القضايا الوطنية الاجتماعية والسياسية معا ، موقفا سلبيا في ظاهره ، وهو \_ في حقيقته الواقعية العلمية \_ ينتهى الى موقف أيجابي رجعى ، لأن معناه ، بالواقع ، خسران ينتهى الى موقف أيجابي رجعى ، لأن معناه ، بالواقع ، خسران يدفع بها حركة الجماهير المناضلة لتحقيق السلم والاستقلال الوطني يدفع بها حركة الجماهير المناضلة لتحقيق السلم والاستقلال الوطني وهناءة الشعب .

هذا وجه الخطر الحقيقى في تلك التهمة ، وأما وجه البطلان فيها فنستطيع أن نكشف عنه القناع من جهتين :

أولا: من جهة الادب التقدمى ، وثانيا: من جهة الادب الرجعى ذاته ، أعنى أدب أولئك الذين يتهمون أدبنا التقدمى بأنه يفقد قيمته الفنية وروحه الجمالية ، لمجرد أن له مواقف اجتماعية وسياسية في معترك النضال الاجتماعى والسياسى .

أما من حيث الادب التقدمى ، فان نقادنا التقدمين ، الآخذين بمذهب الواقعية الجديدة في النقد ، قد أكثروا من القول ، في مقالات ضافية ، وفي مباحث واسعة معمقة ، وفي مؤلفات تتناولها أيدى القارئين والمتتبعين هنا وهناك \_ قد أكثروا من القول ، بكثير من الاسهاب والشرح أن القيمة الفنية الصحيحة عندنا ، ليست تكتمل في العمل الادبى ، الا بركنين أساسيين ، هما: الشكل والمحتوى، وذلك بتفاعلهما معا ، وبتآزرهما جميعا على أبراز المضمون الادبى ، بكل ماينبغى أن يشتمل عليه هذا المضمون من جمالية الشكل الفنى

ومن تحديد الدلالة الاجتماعية كليهما .

ومعنى هذا أن لاقيمة لعمل أدبى عندنا ، اذا لم يكن بين شكله ومحتواه توازن تام ، بحيث لايبرز المحتوى على حساب الشكل الفنى أي على أشلائه وأنقاضه ، ولا يبرز الشكل هذا على حساب المحتوى ، أي على فقدان الدلالة الاجتماعية في العمل الادبى ، فان كلا هذين عندنا ، انما هو اختلال في ميزان القيمة الفنية ، بل هو خروج بالعمل الادبى عن كونه عملا أدبيا باطلاق ، فاين ادعاء المرجفين علينا ، اذن ، باننا لانؤمن بالشكل ، وانما نقصر عنايتنا واهتمامنا على المحتسوى وحده ؟ .

هذا هو رأى نقادنا التقدميين وأما الأدب الابداءى التقدمى ذاته ، فحسبنا أن نقول لاولئك المرجفين المضللين : ما رأيكم بأدب عمر فاخورى ، والجواهرى ، والرصافى ، ووصفى قرنفلى مثلا ؟ . هؤلاء أدباء لاعمالهم الادبية كلها ، أو معظمها ، أو بعضها ، مواقف اجتماعية وسياسية ونضالية معروفة وواضحة ، ونحن نعد أعمالهم الادبية هذه ، من صميم الادب التقدمى ، من جوهر الواقعية الجديدة كما حددها نقادنا التقدميون ، فهل تراكم تجدون فى أدبهم المعبر عن مدلول اجتماعى أو سياسى نضالى ، نقصا فى جانب الشكل ، أو فى عنصر الجمال الفنى ؟ أو \_ بالاقل \_ هل تجدون فى أدبهم المعبر هكذا ، تحيفا من جانب المحتوى على جانب الصياغة الفنية ؟ .

نحن على يقين بأن من يرجع الى أدب عمر فاخورى مشلا ، بجملته ، وتفصيله ، بما كان منه فنا خالصا وما كان ذا موقف صريح في دلالته الاجتماعية والسياسية ، لن يرى فرقا ، في روعة الصياغة وجمال الشكل ، بين هذا النوع وذاك . . بل لسنا ندعى باطلا اذا قلنا أن أعمال عمر فاخورى الادبية التى أنشأها في مواقفه الاجتماعية والسياسية ، وفي عنفوان نشاطه الاجتماعي والسياسي ، هي أفضل ما تركه من تراث أدبى خالد ، من حيث التركيز الفنى واكتمال العنصر الجمالي ، فهل ترى ح أفقده انحيازه الفكرى الى مذهب سياسي معين خصائص فنه وموهبته الاصليين ؟ .

طبعا: لا ، بل يمكن القول بالعكس ، أن انحيازه هذا قد أكسبه نضجا ووضوحا وزاد في أدبه نبضا ، وحيوية ، ودفقا ، ورواء .

وهذا القول نفسه يقال عن الرصافى ، وعن الجواهرى ، وعن وصفى قرنفلى ، وعن كل أديب يستجيب لدواعى الحياة الاجتماعية والوطنية ولدوافع التطور والتجدد ، وتنعكس استجابته لهافى أعماله الادبية وفنه .

وننقل الكلام نفسه أيضا الى فريق من طلائع الحركة الواقعية الجديدة فى أدبنا العربى التقدمى ، أمثال شوقى بغدادى ، وعبد الرحمن الشرقاوى ، وعبد الوهاب البياتى ، ويوسف ادريس ، ومواهب كيالى ، وحسيب كيالى ، وحنا مينه . . ألخ . . الخ .

فان أدب هذا الفريق يتطور وينمو ويقترب الى النضج الفنى سريعا ، ونلاحظ ـ مع ذلك ـ أن مستوى الفن عندكل واحد منهم يرتفع بمقدار مايزداد انغمارا فى حركة النضال الوطنى العربى الحاضر ، بل بمقدار ما يزداد اتصالا بالحركة الجماهيرية فى الاعماق ولعل أوضح مثل استطيع أن أذكره فى هذا المعرض ، هو شعرشوقى بفدادى ، وكتابة مواهب الكيالى ، فان حركة الكلمة عند كليهما تزداد اختلاجا وحيوية وقدرة على الايحاء ، كلما تعمقا حياة القضية الوطنية وحركتها فى الاغوار البعيدة .

#### \* \* \*

ونخلص الآن الى الجهة الثانية ، الى أدب المرجفين على الأدب التقدمى بأنه يفقد قيمته الفنية وروحه الجمالية بمجرد كونه معبرا عن قضية اجتماعية أو سياسية ، بمجرد كونه ذا موقف معين من القضايا التى تدخل فى هموم الناس اليومية! .

نخلص الى ادب هؤلاء ، فنتساءل: السنا نرى كثيرا من هــذا الادب ، ادبهم ذاته ، يقف جهده على مقاومة الادب التقدمى ، اوعلى مقاومة المضمون الفكرى والاجتماعى والسياسى لذى يحتويه ؟ بلى ، هذا هو الواقع ، سواء افعلوا ذلك عن قصد ووعى ، أم

فعلوه وهم مأخوذون بأوهام مدخولة عليهم لايذاء حركتنا الوطنية نفسها ، قبل ايذاء حركتنا الادبية! .

فاذا كان هذا هو المضمون الواقعى لأدبهم ، أفلا يكون هــــذا مضمونا اجتماعيا ، أو سياسيا اذن ؟ أفلا يكون هذا تحديد لموقف اجتماعى أو سياسى يقفونه هم في مقابل الادب التقدمي ؟

أليس معنى هذا أنهم هم ، كذلك ، قد أدخلوا الادب فى غمار القضايا الاجتماعية والسياسية ، ونزلوابه عن مستواه الفنى الرفيع .. الى « درك » الهموم والمشاغل اليومية ؟ .

فكيف ، اذن ، تصح التهمة في الادب التقدمي ، ولا تصح في أدبهم هم كذلك ، مع أن مصدر التهمة ، كما يصورونها هم ، مصدر واحد ؟ .

أما الحقيقة ، فان التهمة ليست تصح في أدبهم ، كما لاتصح في أدبنا نحن، فليس أمر الشكل الفنى ، أو قضية الجمالية الفنيسة بوجه مطلق ، منوطين بنوع الموقف الذي يقفه الادب من قضايا الحياة والمجتمع ، ليسا منوطين بنوع الموضوع ، ولا بنوع الاتجاه الفكرى الذي يميل اليه الاديب ، وانما يناط الامر في هذه المسألة من مختلف اطرافها ، باصالة الاديب ، وطاقة الموهبة الادبية عنده ، ومدى صلته بحياة البيئة الطبيعية والاجتماعية التي يعيش فيها ، ومدى قدرته على أن يجعل من هذه الصلة بينه وبين حياة البيئة ، تجسيدا واقعيا في عمل أدبى يستكمل شرائط الصياغة الفنية الحية ثم مدى قدرته ، كذلك ، على أن يجعل من الصياغة الفنية ومن المضمون الانساني لعمله الادبى هذا ، عضوين متآزرين على خلق الوحدة بينهما ، بحيث لايمكن أن يتحرك احدهما الا بحركة الآخر ، ولا يمكن أن يبرز أحدهما على حساب الآخر .

هذه هى المسألة في العمل الادبى الناجح من الوجهة الفنيسة المجردة ، وتبقى ـ بعد هذا \_ مسألة كون العمل الادبى هذا ، داخلا

فى موكب التطور الاجتماعى التقدمى أو فى موكب المقاومة لهذا التطور ، أى موكب الرجعية .

أما واقع هذه المسألة الاخيرة ، فنعتقد أنه يدور على أمر واحد وهو أن العمل الادبى يكون تطورا تقدميا بمقدار ما يكون أقرب وأصدق تصويرا للحركة التاريخية التى تدفع القوى الجديدة الى التطور ، وبمقدار مايكشف عن الصراع القائم بين هذه القوى وبين القوى القديمة البالية التى يريد التطور الاجتماعى اقتلاعها من مكانها في المجتمع ، بعد أن انتهت مهماتها التاريخية .

وخلاصة الامر ، أن زعم المرجفين على الادب التقدمى الجديد ، بأنه يفتقد عنصر الجمالية الفنية ، لمجرد كونه ذا موقف معين من القضايا الاجتماعية والسياسية ، هو زعم مردود على أصحابه ، لان أدبهم أيضا يقف موقفا معينا من هذه القضايا ذاتها ، وأن كأن معاكسا لموقف الادب التقدمي .

وهنا لابد من الاشارة ، لمحض التمثيل والتوضيح ، الى هذا العمل « الادبى » الذى طلع به خليل تقى الدين أخيرا بعنوان «تامارا» وقد سماه « قصة » . . هذا عمل له مضمون سياسى ، وله موقف واضح من قضية اجتماعية سياسية ، ومع ذلك لم يقل هؤلاء الذين يفترون على أدبنا التقدمى ، أن « تامارا » عمل سياسى ، وليس عملا أدبيا ، لم يقولوا أن هذا نشرة صحفية ، أو تقرير أو بلاغ دعاية لجهة سياسية معاكسة ، لم يقولوا أن هذا الموقف المتحيز الذي ينطوى عليه عمل خليل تقى الدين ، قد أفسد على خليل تقى الدين فنه ، بل قالوا عكس ذلك تماما .

ونحب \_ أخيرا \_ أن نقول أيضا ، أن شوقى ، وحافظا ، ومطران والرافعى ، وطه حسين ، والعقاد ، والمازنى ، ومن اليهم من كتاب العرب وشعرائهم فى العصور الحديثة ، كانوا جميعا يكتبون وينظمون فى مواضيع سياسية واجتماعية ، كانوا جميعا يؤيدون وجهات نظر معينة فى القضايا السياسية والاجتماعية فى بيئاتهم ، وفى المراحل التاريخية الخاصة بهذه البيئات ، وما قال أحد لهؤلاء الاعلام أن

تعبيرهم عن هذه المواضيع وتأييدهم لوجهات النظر هذه ، قد أفقدهم جمالية الفن ، وأفسد عليهم خصائص الشخصية واصالة الموهبة .

وما لنا نطيل الكلام في هذا الامر ، ونحن نعتقد أن القوم لا يجهلون حقيقة المسألة ، من أية جهة أتينا المسألة ، ولكنهم ، أو لكن بعضهم، أنما يتعمدون الارجاف على الادب التقدمي الطالع في بلادنا ، بدافع من تلك القوى التي يخيفها أدبنا هذا ، بل يرعبها كل ما يعبر عن الجديد من الافكار والقيم والمفاهيم ، يخيفها ويرعبها ذلك لان فيه نذيرا لها بالمصير المحتوم ، أي بانهيارها الذي تعرف أنه لاشك آت ، ولكن كيف تترك الساحة للجديد الطالع من غير مقاومة ، من غيرهذه الضراوة المحمومة في القاومة ؟ .

هنا كل المسألة ..

#### \* \* \*

وبعد ، فان المعركة هذه بين القديم والجديد ، ستظل دائرة محتدمة هكذا الى زمن ، وخصوم الجديد لن ينثنوا خلال ذلك عن اثارة الفبار صنوفا والوانا ، قصد أن يحجبوا حقيقة الصراع عن عيون الطيبين الشرفاء ومحبى الحقيقة والتقدم .

وبمقدار ماتحتدم المعركة ، ويتكاثر فيها غبار الخصوم، تتعاظم تبعات القوى التى تأخذ بناصر الجديد ، وهذا الموقف نفسه هو الذى يهيب بنا أن نقدم هذه الصفحات محاولين أن نجلو الغبار قدر المستطاع ، عن فضاء المعركة ، لكى يرى أولئك الطيبون الشرفاء وأولئك الذين يحبون الحقيقة واضحة صريحة ، ويحبون أن تنتصر قوى التقدم على قوى الرجعية \_ لكى يرى أولئك جميعا ماذا تعنى حركة الواقعية الجديدة في الادب ، وعلى أى الاسس والمفاهيم تقوم .

تعرض هـذه الصفحات التى أردنا أن نسميها كتابا ، قضايا أدبية وفكرية يدور معظمها على شئون المعركة القائمة بين الواقعيـة

الجديدة في الادب والفن ، وبين سائر المذاهب التي تعارضها أوتثير في وجهها غبار الاراجيف .

فى هذا الكتاب فصول تبدو متناثرة من حيث انها كتبت فى أزمنة مختلفة ، ولكنها \_ بالواقع \_ تؤلف وحدة متكاملة ، يشتملها موضوع واحد ، هو البحث فى نواحى من الادب الواقعى التقدمى .

ومن حق دار الفكر علينا أن نذكر لها بالشكر مبادرتها الطيبة بنشر هذه الفصول المتواضعة .

\* \* \*

### قضة الأدب الموصبه

كتب هذا الفصل في أعقاب مناظرة عقدت في قاعة المحاضرات بقصر الاونيسسكو ببيروت في شهر ابريل ١٩٥٥ ، ودار موضوعها على هذا السؤال:

( لمن يكتب الاديب ، للخاصة أم للكافة » وكان الدكتور طه حسين أحد طرفي المناظرة .

المعركة في هذه القضية ليسبت جديدة ، ولسنا نحن \_ نخوضها أول مرة ، ولكن الجديد فيها أنه \_ لأمر ما \_ قد هيىء لها أن تدور رحاها من جديد في الشهر الماضى بلبنان ، وأن يكون الدكتور طه حسين قطبها الممتاز هنا ، وهو من يعرف الناس شأنه الكبير في مدار أدبنا العربي الحديث ، فاكتسبت المعركة بذلك طابع الجد والاهتمام ولكن \_ لامر ما أيضا \_ قد أديرت المعركة هـذه المرة على وجه غير وجهها الصحيح ، فلم تضف حصيلة ذلك كله الى القضية غير التباسات جديدة أبعدت بها عن اطارها العلمي حيث يجب أن تكون ، وأدخلت اليها بعض الاوهام .

من هنا كان حقا علينا \_ اذن \_ ان نبسط قضية الادب الموجه

كما هي في حقيقتها العلمية ، أي كما هي في دلالتهاالا جتماعية وارتباطها الحي بالانسان من حيث هو كائن اجتماعي .

ونرى لزاما ، أول الأمر ، أن ننقل القضية من صيغتها التى وضعت عليها في «مناظرة » الأونيسكو مع الدكتور طه حسين ، الى الصيفة الاليق بواقعها العلمى . فبدلا من أن تكون القضية: (المن يكتب الاديب ؟ )) يجب أن تكون على هذا الوجه:

#### \_ عن أية فئة من المجتمع يكتب الاديب ، وكيف يكتب ؟ .

هذا هو الوضع الحق للمسألة ، وأما وضعها في نطاق التساؤل: « لمن يكتب الاديب » ، فانه يؤدى الى حصر قضية الادب في تحديد الفئة التي يتوجه اليها ، بينما يهمل القضية الاساسية التي هي قوام كل عمل ادبى ، والتي بها تتحدد وجهة نظر الأدب ، آخر الأمر ، بصورة حتمية .

والقضية الأساسية التى نعنى ، هى هذه: من أين يصلد الادب ، أيصدر من ذات الاديب منعزلا عن مجتمعه وطبقته وعن مرحلته التاريخية ، أم يصدر عنه بوصفه عضوا حيا مرتبطابهجتمعه وطبقته ، وجزءا لا ينفصل من تاريخ المجتمع يتأثر به وينفعل ، من جهة ، ويؤثر فيه ويفعل بعد ذلك ؟ . . ثم تنتقل القضية ذاتها من هنا ، الى مرحلة أخرى بالضرورة ، وهى : كيف يتناول الاديب موضوعه الادبى ، بأى دافع ، ولاى غرض ، وبأى أسلوب ؟ .

اذا وضعنا المسألة على هذا الوجه ، منذ البدء ، أمكننا أننقترب الى الحقيقة الموضوعية التى تنهض عليها قضية الادب والفن من الاساس ، ثم أمكننا أن نصل الى موقف واضح من هذه القضيية يجلو عنها الألتباس ، ويبدد كثيرا من الأوهام .

#### \* \* \*

وينبغى لنا قبل الانتقال الى جوهر الموضوع ، أن نفترض أنسا جارينا الذين وضعوا المسألة فى نطاقها ذاك ، أى فى نطاق البحث عمن يكتب لهم الاديب ، لا عمن يكتب عنهم وكيف يكتب . . . . نفترض

هذا لنرى كيف ينزلق بنا البحث \_ على هذا الوجه \_ الى نتيجة غريبة ، فاذا بنا مضطرون الى اخراج كثير من الاعمال الادبية التقدمية في مختلف الازمان ، عن نطاق الادب الواقعى التقدمي ، الذي يحدد صفته أحد المتناظرين \_ وهو رئيف خورى \_ بأنه يكتب « للكافة » .

ذلك بأن أدباء كثيرين ، في التاريخ ، كتبوا أدبا واقعيا كان تعبيرا صادقا عن القوى التقدمية الطالعة في مراحل تاريخية انتقالية ، أمثال سرفانتس ، وزولا ، وهوغو ، وفولتي ، وتولستوى ألخ ٠٠٠ ولكن اتفق كثيرا أن الطبقات التي تمثل القوى الجديدة ليست مؤهلة لان تقرأ هذا الادب وأن تتذوقه في وقته ، فاقتصرت قراءته واقتصر تذوقه على قلة ضئيلة من « الخاصة » المثقفة آنذاك . . أفلا يصدق على مثل هذا الادب أنه كتب « للخاصة » لا « للحافة » . . فاذا كانت الحدود الفاصلة بين الادب الواقعى ، أو التقدمى ، وبين غيره من الادب ، أن الاول يكتب للكافة ، والثاني يكتب للخاصة ، فان أدب أولئك الذين كتبوا عن القوى الجديدة النامية في تلك المراحل التاريخية ، ليس يصح \_ بذلك \_ أن يدخل في عداد الادب الواقعى التاريخية ، ليس يصح \_ بذلك \_ أن يدخل في عداد الادب الواقعى التقدمي لانه كتب في وقته للقلة لا للكثرة . . .

هكذا تنتهى بنا المسألة اذا وضعناها فى نطاق التساؤل: «لمن يكتب الاديب » ولم نضعها فى نطاق: «عمن يكتب الاديب ، . وكيف يكتب ؟ »

#### \* \* \*

ومادمنا قد أقررنا المسألة على وجهها هذا ، أى رجعنا بها الى القضية الاساسية في الادب: قضية المصدر الذي ينشأ عنه العمل الادبى ، والاسلوب الذي يكتب به ؟ فلننظر الآن كيف اختلف الرأى في هذا الشأن بعينه:

الواقع أن كل اختلاف نظرى فى أمر الادب والفن ، من حيث منشؤهما وغايتهما ، يرجع الى أساس الخلاف فى أمر العلقة بينهما وبين الواقع: فأصحاب الفلسفة المثالية ، بما فى هذه الفلسفة من نظرية غريبة غيبية «ميتافيزيكية » يرون أن ذات الفرد ، أى عقله

واحساسه ، هى الموجود الاول ، وهى منبع المدركات والصور والافكار وأن عالم الطبيعة والمادة فى خارج الذات الانسانية ، ليس سوى مظاهر محسوسة للفكرة المطلقة .

وعلى هذا الرأى يكون الادب والفن ، بما أن قوامهما الصور والافكار التى تصدر من الذات الإنسانية، غير مرتبطين بالعالم الخارجى ، عالم الطبيعة والمادة والمجتمع ، بل يصح فيهما أن ينفصلا عن الطبيعة والمجتمع ، وأن ينبعا من الذات مباشرة ، من التأمل الذاتى المجرد ، من السبحات الصوفية فوق تخوم الحياة والطبيعة والناس . .

وهذا الرأى يؤدى حتما الى القول بأن الفن لا غاية له ، بل هو غاية فى نفسه ، كما جاء فى محاضرة الدكتور طه حسين أثناء «مناظرة» الاونسكو ، ومن هنا نشأ مذهب « الفن للفن » ، ومن هنا نشأت كذلك سائر المذاهب الفنيسة والادبية التى من قبيسل الرمزية ، والتكعيبية والسريالية ، ويمكن القول بأنه من هنا أيضا نشسات « الوجودية » : فلسفة وأدبا وفنا وسلوكا ...

ومن هذا الحد الفاصل \_ فى الحقيقة \_ بين الواقعية فى الادب والفن ، وبين سائر المذاهب المشار اليها ، فان هذه المذاهب ترى أن الافكار والصور التى يخلقها الاديب والفنان،انما هى فوق المحسوس، فوق المادة ، فهى \_ اذن \_ منفصلة عن الواقع ، وهى \_ اذن \_ مجرد تجربات ذاتية « فردية » مستمدة من داخل الذات ، لا من خارجها ، مستمدة من ينبوع الفكر والاحساس الكائنين فوق الطبيعة . . . .

ليس من شأن الادب ، اذن ، عند أهل هذه المذاهب ، أن يكتب عن المجتمع ، عن مشكلات الناس ، عن قضايا الصراع بين طبقات الكادحين وبين الطبقات التي تستثمرهم ، عن استعمار الرأسمالية للشعوب ، عن تطور المجتمعات الدائم ، عن ولادة الجديد في الانظمة الاجتماعية وانحلال القديم فيها \_ كل هذه أمور ليست من هموم الادب والفن \_ لان هذه كلها أمور «صغيرة» بالنسبة للافكار والتأملات العلوية الكبرى التي يرتفع اليها الادب والفن ! . . .

أما النظرة العلمية المادية فى تفسير الكون والحياة وتاريخ التطور الاجتماعى ، فترى أن كل ما يصدر عن الذات من الافكار والصور والاخيلة ، انما هو أثر منعكس عن عالم الطبيعة والحياة ، وأن هذا العالم موجود بذاته من غير تدخل الادراك الانسانى ، فهو اذن موجود وجودا موضوعيا ، هو موجود حتى مع افتراض أن الادراك غير موجود ، أما الادراك نفسه فلا يمكن افتراض وجوده الا مع وجود العالم المادى ، عالم الطبيعة والحياة ، لانه ليس الا اثرا من آثاره :

ومعنى هذا أن الادب ، وهو الصادر عن ادراك الذات ووعيها الاجتماعى ، ليس سوى أثر من آثار العالم الخارجى ، الذى هو عالم الطبيعة والمجتمع ، عالم الواقع . .

على هذا الوجه يكون الادب ، بمختلف أشكاله البيانية ، تعبيرا عن الحياة الواقعية ، عن الظروف والاوضاع والانظمة التي يحياها المجتمع في مرحلة معينة ، تعنى المرحلة نفسها التي يحياها الاديب من تاريخ المجتمع .

من هنا يظهر الاساس النظرى للمذهب الواقعى فى الادب ، وهو \_\_\_\_ كما يبدو واضحا \_\_ أساس علمى يرتبط بقوانين تطور المجتمع الموضوعية ، ويظهر منه أن الادب عمل اجتماعى حى لا عمل فردى محض ، فهو ينفعل بالحركة الحية المتكاملة المتطورة فى تركيب مجتمعه وبذلك يكون شكلا رفيعا حقا من أشكال الحس الاجتماعى ، ويتراءى فيه الاديب انه وليد بيئته ، وليس كائنا غريبا عنها منفصلا عن حياتها ، بل هو مظهر ممتاز من مظاهر وجودها ، تودع فى وعيسه ومشاعره وتفكيره آثارا من وعيها ومشاعرها وأفكارها السائدة ، ثم تنصهر هذه الآثار فى موهبته الفنية وفى مزاج شخصيته ، ثم تنخلق من ذلك كله خلقا جديدا فى عمله الادبى ، فاذا هو يعود فيوثر فى بيئته على قدر نصيبه من قوة التأثير فيها وقدرة التفاعل معها تفاعلا عيا متطورا ، وعلى قدر ما تكون نظرته الى العالم الخارجى ، الى الطبيعة والحياة والمجتمع ، ذات صلة بالقوى الحية التى أخلت

تولد جديدة مع حركة التطور،أو ذات صلة بالقوى المنحلة التى أخذت تنطرح في مدرجة الفناء ، بعد أن استنفدت منها الحياة كل غرضها .

وحصيلة هذا كله ، أن كل أدب فيه من الواقعية نصيب ، وأن كل أديب هو واقعى من بعض وجوهه لا محالة ، قصد الى ذلك أم لم يقصد ، وفطن اليه أم كان فى غفلة عنه . . ثم حصيلة هذا أيضا أن كل أدب لابد أن تكون له نظرة معينة الى قضايا العالم الخارجى ، قضايا الطبيعة والحياة والمجتمع ، وأن كل أديب لا بد أن يكون له موقف معين من الآراء ، والمذاهب والافكار والانظمة والتقاليد السائدة فى بيئته وفى عصره ، وأن لم يكن على وعى واضح لموقفه هذا يتبينه فى نفسه وتفكيره وأدبه ، أو يقصد الى تأكيده والدعوة اليه والتحمس له والدفاع عنه . . . .

يقول لينين انه: « يستحيل العيش في المجتمع ، مع التحرر من المجتمع » . . وهذا هو \_ في الحقيقة \_ ما نقصد بالادب الموجه ، وهذا ما يؤدى بالبداهة الى القول بأن كل أدب انما هو \_ في الواقع \_ أدب موجه ، لانه ليس القصد من هذا الاصطلاح أن يأتى التوجيه من ارادة خارجية تفرض على الاديب موقفه وفلسفته ومذهب وموضوع عمله الادبى ، كما يريد الدكتور طه حسين أن يفهم الادب الموجه ، حتى لقد دارت محاضرته كلها ، تقريبا ، في « مناظرة » الاونيسكو ، على مدافعة الاتجاه في الادب ، بناء على فهمه هذا لمعنى الادب الموجه . . . . .

نعم ، كل أديب \_ بالمعنى الذى أوضحناه \_ انما هو ، فى كل زمان وكل مكان ، أديب موجه ، لان حتمية كونه وليدبيئته ومجتمعه تفرض أن يكون متأثرا دائما بالمذاهب السياسية والاجتماعية والاقتصادية التى تسود بيئته ومجتمعه وعصره ، وتفرض أن ينتج أدبا يعبر عن فئة معينة من فئات المجتمع ، عن أفكارها وقيمها ، عن مطامحها ومشاعرها ، عن وجه أو عن عدة وجوه من صراعها مع الفئات الاخرى التى ترتبط بها على نوع من الارتباط ، وتتعامل معها بشكل من علاقات التعامل .

ولكن هنا قضية : اذا كان الامر هكذا في الادب ، أي اذا كان كل أدب يعد أدبا موجها ، فأين الحدود الفاصلة بين أدب تقدمي وأدب رجعي ؟.

هذه هى قضيتنا الآن ... وهنا نرجع الى حيث بدأنا هـذا الفصل ، حين قلنا أن الوضع الحق للمســالة ، ليس البحث عمن يكتب لهم الاديب ، بل هو البحث عمن يكتب عنهم ، وكيف يكتب ؟ .

اذا بحثنا المسألة على هذا الوضع بالذات ، رأينا تاريخ تطور الادب ، في مختلف مراحل الزمن ، وفي مختلف الشعوب والامم ، يدلنا أن الادباء كانوا دائما فريقين لا ثالث لهما : فريقا يصور ولادة الجديد في قوى المجتمع كما يصور انحلال البالي القديم ، أي يعبر عن الحركة التاريخية التي تلد قوى التجدد والتقدم ، وتلفظ القوى التي أصابها البلي والتهرو ، وفريقا يتجاهل ـ عن قصد أو غير قصد – فعل حركة التاريخ هذه ، يتجاهل القوى الجديدة النامية ، وينصر ف همه في العمل الادبي ، الى الفئة التي تعوق حركة الولادة والتجديد ، يؤكد مصالحها ، ويزين « فضائلها » أو هو يهمل هذا والتجديد ، يؤكد مصالحها ، ويزين « فضائلها » أو هو يهمل هذا والتجديد ، ونصر ف الى خلق أدب يصدق عليه هذا الكلام الذي قاله زدانوف :

(( ان جمهرة من الكتاب البورجوازيين ومديرى المسارح وأشرطة السينما ، لجاهدون في أن يحولوا انتباه الاوساط التقدمية في المجتمع عن المفلات الحادة ـ معضلات الصراع السياسي والاجتماعي ـ شطر تيار أدب وفن خاويين مبتذلين يعالجان مواضيع ((الجانجستر)) والمثلات ، ويمجدان العهار ، ومغامرات المقامرين والسفلة )) .

أما الفريق الأول فهو الذي يمثل الأدب الواقعي التقدمي ، وهو الذي يحتوى (( معنى ثورى الجوهر )) كما يقول انجلز ، حين يمشل صراع القوتين : الجديدة التي تنمو ، والقديمة التي تتعرض للموت ، وأما الفريق الآخر ، فهو الذي يمثل أدب الرجعية والتأخر ، هو الذي تتخذ منه الفئات المنحلة سلاحا تشهره في الدفاع عن كيانها المهدد بالإنهيار

وليسى يكفى في تمييز الادب التقدمي أن يكون مصورا للفئات النامية في المجتمع ، فقد يكون هناك أدب يتخذ مادته من الفئات الرجعية نفسها ، وهو مع ذلك أدب تقدمي ، وهنا نبحث عن «كيف يكتب الاديب )) كيف يتناول موضوعه ، بأى دافع ، ولاى غرض ، وبأى أسلوب ؟ . . . هنا يأتى دور الاسلوب والصياغة، فقديعبرأدب عن الطبقات الرجعية فيتناول موضوعه مشهرا بها أو ساخرا أو ناعيا انهيارها أو راثيا انحلالها ، فيكون اذن من الادب التقدمي كما كان يفعل بشيار والجاحظ ، وأبو نواس ، وابن الرومي ، وأبو العلاء ، والمتنبى في بعض شعره ، وكما فعل دانتي في « الكوميديا الالهية » وكما فعل بلزاك في « الكوميديا البشرية » فقد قال انجلز عنه أنه أبو الواقعية في الادب ، وأنه \_ أي بلزاك \_ « أكبر بكثير من كل «زولا» ذهب أو هو حاضر أو سيأتى»، مع أن بلزاك -كمايقول انجلز أيضا \_ « كان في السياسة من المتقيدين بمشروعية الاوضاع القائمة ، وكان نتاجه العظيم مرثاة دائمة تتفجع على تفسيخ المجتمع « الراقي » تفسيخا لاشيفاء له ، وكانت كل عواطفه تتجه الى الطبقة المقضى عليها بالزوال ، ولكن بالرغم من كل هذا لم يبلغ هجاؤه أقصى درجات اللذع ، ولم يبلغ سخره أقصى درجات المرارة ، الاحين يصــور الاريستوقراطيين في حركاتهم ، هؤلاء الرجال والنساء الذين كان يشعر بعطف بالغ العمق عليهم » .

ويشفع انجلز هذه الوثيقة الرائعة عن واقعية بلزاك ، بتفسير دقيق لرأيه اذ يقول ان : « كون بلزاك قد اضطر للسبير في عكس عواطفه الطبقية الخاصة ، وأوهامه السياسية ، وكونه قد رأى حتمية نهاية اريستوقراطييه الاعزاء ، ووصفهم بانهم لايستحقون مصيرا أفضل ، وكونه لم ير ناس المستقبل الحقيقيين الاحيث كان يمكن اذ ذاك وجدانهم ـ ان كونه كذلك ، أعتبره من أكبر انتصارات الواقعية ، ومن أبرز مزايا بلزاك الشيخ (۱) ))

<sup>(</sup>۱) « في الادب والفن » لماركس وانجلز ٠

الاديب الواقعي التقدمي \_ اذن \_ هو من يبرز في أدبه صراع القوى المتناقضة في المجتمع ، ويظهر هذا الصراع على حقيقته ، مهما كانت نسبته الطبقية ، فانه بذلك انما يبرز حركة الحياة في تطورها الصاعد ، وليس ينقص من قيمة الاديب الذي من هذا الطراز ، أن تكون عاطفته الى جانب القوى المنهارة ، مادام أدبه يفضح انهيارها ، ويكشيف انحلالها ، كما ليس ينقص من قيمة أديب ما أن بكون في ابان مرحلته التاريخية الى جانب الفئات التي صلادت بعدئذ من القوى الرجعية ، على حين كانت في تلك المرحلة من الفئات النامية الجديدة التي تتمثل فيها نقطة الانتقال التطوري ، كما هو الحال في الادباء الذين وقفوا الى جانب الاقطاعية مثلا ابان انتهاء عهد الرق وابتداء العهد الاقطاعي الذي كان في وقته مرحلة تطورية تقدمية ، وكما هو الحال في الادباء الذين وقفوا الى جانب البورجوازية الوطنية النامية عند الانتقال من العهد الاقطاعي الى العهد الصناعي ، وكما هو الحال كذلك في الادباء الذين مجدوا الثورة الفرنسية البور حوازية لان هذه الثورة كانت تقدمية في حينها ، وليست هي كذلك في مرحلتنا الحاضرة ، ثم كما هو الحال في الادباء العرب الذين وقفوا الى جانب السياسة الجديدة عند تأسيس الدولة الاموية ، في حين كانت هذه الدولة ايذانا بتحول في تركيب الدولة والمجتمع في الحياة العربية ، ثم صار الى صراع هائل بين قوى الرجعية والتقدم .

وهذا ما يفسر حقيقة المشكلة التى أثارها الدكتور طه حسين في « مناظرة » الاونيسكو ، اذ التفت الى هذا النوع من التراث الفكرى ألذى يبدو أنه شارك في تصوير الحياة العامة في عهود التاريخ وشارك في التأثير فيها ، مع أنه غير « موجه » كما أحب الدكتور طه حسين أن يفهم معنى الادب الموجه .

وتفسير « المشكلة » \_ وليس في الامر مشكلة \_ هو ماأوضحناه من أن أدب هؤلاء القدامي هو من الادب الواقعي التقدمي الموجه بالفعل ، بعد أن ظهر أن المقصود بالادب الموجه ، هو هذه المشاركة التلقائية الانعكاسية للحياة العلمامة التي ظهرت في آداب كثير من عباقرة الكتاب والشعراء الاقدمين ، عند مختلف الامم ، في مختلف الازمان .

ثم أن هذا الامر نفسه هو ما يفسر عناية الحركة النقدية الواقعية الجديدة بآثار أولئك العباقرة من الكتاب والشعراء والمفكرين التقدميين في العصور السابقة ، ذلك أن هذه الآثار ، بكونها ذات صفة تقدمية بالنسبة لازمانها ، تحتوى كنوزا انسانية وتاريخية طمسها النقاد والمؤرخون طوال الاجيال ، عن وعى أو غير وعى ، وظلت ترقد تحت ركام من الاوهام والاغاليط التى تحيط بها من أثر المجتمع الذي نشأت فيه وعاشت أفكاره .

وهذا الامر ذاته يدعونا ، نحن الكتاب العرب الواقعيين ، لكشف ما في تراثنا الفكرى العربى من كنوز تقدمية مطموسة ، تدل حين ننفض عنها غبار الزمن ، على مدى مسايرتها لحركة التطور في الحياة العربية بمختلف عهودها ، القديمة والحديثة .

ففى « كليلة ودمنة » و « الادب الكبير » و « الادب الصفير » لابن المقفع ، وفى « البخلاء » للجاحظ ، وفى « الاغانى » لابى فرج الاصبهانى وفى مقامات الحريرى ، وفى « زهديات » أبى العتاهية وفى سخر أبى نواس ، وفى تشاؤم ابن الرومى ، وفى سخط أبى العلاء ، وفى حقد أبى الطيب المتنبى ، الخ . . . . فى آثار هؤلاء وغيرهم من أدباء الهرب فى مختلف العصور ، أدب واقعى تقدمى اتعكست فيه أنواع شعتى من صراع النقائض الاجتماعية ، الذى هو مظهر الحركة الدائمة فى التاريخ : تاريخ التطور الاجتماعى .

وهمكذا الامر في آثار هوميروس واريسمتوفان ، وسيرفانتس ودانتي ، وشكسبير ، وبيرون ، وشيلر ، وشيللي الخ . . . .

يقول انجلز أن « النهاية العليا للمرحلة البربرية ، تتمشل في قصائد هومير ، ولا سيما الالياذة » ثم يحدد انجلز ذلك بتعداد «المخلفات الرئيسية التي جاءت بها اليونانمن البربرية الى الحضارة ومن هذه المخلفات: «الادوات الحديدية المتقنة ، والمنفاخ ، والطاحونة اليدوية ، ودولاب الخزاف ، وصنع الزيت والخمر الخ . . . . » (۱)

وأشار ماركس الى شكسبير ، فقال أنه وصف طبيعة المال وصفا ممتازا ، وأنه كشف عن خاصتين للمال : أولاهما بقوله أن المال هو الألوهة المنظورة ، وأنه يبدل الفضائل الى اضدادها ، وأنه أداة لاختلاط الامور وتزييفها بوجه شامل .. وثانيتهما بقوله أن المال هو الوسيط العام بين الناس يؤثر في علاقاتهم الاجتماعية .

ودانتى حين قص فى « الكوميديا الالهية » قصة « فرنشسكادى ريمينى » مع « باولو » الجميل أفرغ على حبها كثيرا من العطف والحنان والتمجيد ، مع أن الكنيسة كانت قد حكمت يومئذ على العاشقين بأنهما مذنبان ، وبأنهما يستحقان العذاب الابدى ، وانما فعل دانتى ذلك ، متأثرا بأفكار عصره عن الخطيئة ، مبرزا ظاهرة الصراع بين هذه الأفكار وبين الكنيسة ، مؤيدا الجانب التقدمي من هذا الصراع . . الى غير ذلك من الامثلة التى تحفل بها روائع التراث العالمي .

#### \* \* \*

بقى أمر يجدر بنا أن نوضحه الآن ، وهو أن هناك فرقا لابد من ملاحظته ، بين أدب واقعى موجه بصورة تلقائية انعكاسية ليس معها قصد واضح الى تصوير الحياة الواقعية تصويرا حقيقيا تبرز فيه ثورية الواقع ، وبين أدب واقعى موجه ولكن بوعى وقصد صادرين عن معرفة الواقع الموضوعى وعن نظرة علمية الى العالم الذي يعيش فيه الاديب ، تستوعب قوانينه الموضوعية التطورية

<sup>(</sup>۱) ماركس وانجلز في « الادب والفن »

وتنفذ الى جوانبه المتكاملة جميعا ، فلا تمكتفى بالنظرة الجزئية الحامدة .

والفرق بين هذين النوعين من الأدب الوجه ، هو الفرق بين أدب الواقعيين القدامى الذين كانت تختلط عندهم الأوهام والمفاهيم السائدة في عصورهم بالأفكار التقدمية المنعكسة في آثارهم ، وبين أدب الواقعيين المحدثين الذين أتيح لهم أن يتسلحوا بالفلسفة العلمية الحديثة ، وينفذوا منها الى حقيقة قوانين التطور الاجتماعى المتحركة بصورة موضوعية .

على أن هذا الفرق ، ليس شكليا محضا ، وانما هو أمر جوهرى له الاثر الاكبر في خلق الفاعلية « الدينامية » في العمل الادبى ، فان المعرفة الواعية لقوانين التطور ، وان النظرة الشاملة الحية الى العالم الخارجى ، لتعين الأدب أن يفتنى بالمضمون الفكرى الحى المتفاعل مع الحياة تفاعلا يجعل الأدب فاعلا خلاقا .

يقول لينين (( أن الفكر لايعكس العالم فحسب ، بل يغيره أيضا ، ولكى يستطيع المرء أن يؤثر في الواقع بالممارسة ، ينبغى له أن يعرف ماعسى أن تكون نتائج هذا الفعل أو ذاك من أفعال ارادته » (١) .

ولا شك أن فعالية الأدب في هذا الحال ، انما تستند الى قدرة الاديب حينذاك على الاختيار والانتقاء ، أى اختيار الجوانب الحية النامية من الواقع ، وانتقاء الظواهر البنائية في حياة المجتمع ، وبهذا الاختيار والانتقاء تتقوم حرية الأديب ، وتظهر شخصيته الفردية متفاعلة مع شخصيته الاجتماعية الواعية البصيرة المسلحة بالتجربة التكاملة المتطورة .

على هذا نقول اننا أدباء موجهون ، وانما توجهنا نظرة علمية تشمل الحياة والكون والمجتمع ، واننا له ضوء هذه النظرة التي نحاول بها فهم التطور التاريخي للنظر الي مجتمعنا ، والي خصائصنا القومية والتاريخية ، والى واقع القوى النامية الصاعدة في شعبنا ،

<sup>(</sup>۱) « علاقة الفن بالواقع » تأليف: ج ، نيدوشيفين ، تعريب: فؤاد أبوب ،

ثم نختار وننتقى مواضيع أدبنا الواقعى ، وهذا هو مجال الحرية والابداع الشخصى ، وهو مجال رحب ، غزير الينابيع .

اننا نكتب أدبا موجها حقا ، ولكن بوعينا واختيارنا ، وبدافع الشعور بالتبعة الوطنية والفكرية عند كل كلمة نكتبها ، لاننا نكتب معبرين عن حياة شعبنا ، عن مطامح هذا الانسان الذي يناضل في سبيل سعادته وكرامته وطمأنينته ، فمن واجبنا اذن أن نسسأل أنفسنا عن الحرف والكلمة ، وأن نعرف أثرهما في البناء أو الهدم ، في التقدم أو الرجعة ، في توضيح السبيل الى المستقبل المشرق أو في القاء الظلام واليأس على جوانبه .

وفى هذا الضوء من القضية ، قضية الأدب الموجه الواعى ، تبرز قضية الحرية ، حرية الاديب ، فاذا هى محاطة بغشـــاوات من التضليل المقصود . . فأية حرية يريدون ؟ .

انه لاحرية للاديب التقدمي في العالم الرأسمالي ، مادامت الفئات التي تستثمر الكادحين تناصبه العداء حفاظا على نظامها الاستثماري، وحفاظا على بقائها ٠٠ وفي العالم الاشتراكي ، هل يدعون الحرية للاديب الرجعي يخرب ويهدم ويفسد ، والشعب كله يقف له بالمرصاد ؟ .

يقول لينين: (( ان حرية الكاتب البورجوازى ، أو الفنان ، أو المثل ، ليست سوى تقيد مقنع \_ وربما رياء ونفاقا \_ بكيس الدراهم والرشوات والتخصيصات )) .

يتباكون عندنا اليوم بدموع التماسيح على حرية الأدب السوفياتى ويزعمون أنه موجه من قبل الحزب والدولة ، وهم يعلمون ولكنهم يتجاهلون – ان الأدب السوفياتي جزء من حياة شعبه ، فهو حين يكتب انما يكتب من ذاته المتصلة اتصالا وثيقا بفلسفة شعبه وبتطوره اللائب ، وبعمله البنائي الناشط ، بل الحق في أمر الأديب هناك أنه – كما قال الناقد الفني السوفياتي ف . م . زيمنكو : « عضوقائد في المجتمع ، انه وجه جماهيري ، انه هو نفسه رجل سياسة».

وهكذا يقال عن كل أدب موجه: أن الشعور بالمسئولية ، وأن النظرة العلمية التطورية ، وأن الأمل بالمستقبل الأفضل - أن كل ذلك هو وحده الذي يوجه كل أدب تقدمي ، وأن هذا كله معذلك يدعونا الى محاربة كل حرية تفتح الطريق وأسعا الى حياتنا العربية ، أمام الأدباء الذين « يقنعون الحرية رياء ونفاقا بكيس الدراهم والرشوات والتخصيصات » وأمام الأدباء الذين يبعثون الأدب الاسود في وجوه نهضتنا الواثبة الواعية ، والذين ينشرون وباءاليأس والانهزام والانحلال الوطنى في نفوس جيلنا المتطلع الى طريق التحرر والامن والسلام .



### أدب الطبعة والغزل

### أدب البرج العاجي

اذا كان حقا أن كل أدب ، هو \_ فى جوهره الواقعى \_ أدبموجه أى أنه ظاهرة اجتماعية يتمثل فيه موقف اجتماعي معين ، فماذا يكون شأن الادب الذي يصف الطبيعة ، أو يصور مظاهر الجمال ، كأدب الغزل مثلا ؟ أيصح أن يدعى هذا أدبا موجها ، وهو \_كمايبدو\_غير ذي دلالة اجتماعية تعكس موقفا اجتماعيا ؟ .

السؤال ـ فى ظاهره ـ وارد ، وقد ورد ، بالفعل على شكل اعتراض أثاره الدكتور طه حسين ، أثناء المعركة المعروفة التى نشبت فى العام الماضى ، بين أنصار المدرسة الواقعية فى النقد والادب ، وبين خصومها ، فى مصر ، فقد استخلص أديبنا الـكبير من القول بأن ( مضمون الأدب فى جوهره يعكس مواقف ووقائع اجتماعية ))(١) ان ذلك يؤدى الى كون « كل أثر أدبى لايصور الوقائع والمواقف الاجتماعية ، ليس أدبا ، ومعنى ذلك أن الأدب لاينبغى أن يصف الطبيعة التى نعيش معها فى هذه الأرض ، فالأنهار والاشتجار والجبال

<sup>(</sup>۱) « في الثقافة المصرية » تأليف عبد العظيم أنيس ومحمود أمين العالم - ص ٧١

والسهول والوديان والحيوان وما شاء الله من هذه الاشياء التى تتألف منها الطبيعة لاتصلح موضوعا أو مضمونا للأدب(١) » .

فاذا كان الامر يفهم على هذا الوجه ، عند أديب كبير كالدكتور طه حسين ، فما بالك بمن دونه في منازل الفكر والادب ؟ .

اذن ، لابد أن نضع السؤال والاعتراض في موضع البحث ، على الصعيد نفسه الذي بحثنا فيه قضية الادب الموجه ، في الفصل السابق ، أي صعيد العلاقة بين الأدب والفن وبين الواقع : واقع الحياة والمجتمع ، لنرى كيف أن الأدب جدير بأن « يصف الطبيعة التي نعيش معها على هذه الأرض » وأن « الإنهار والإشجار والجبال والسهول والوديان والحيوان وما شاء الله من هذه الأشياء التي تتألف منها الطبيعة » هي أجدر بأن تصلح موضوعا أو مضمونا للادب ، ثم يبقى الأدب له مع ذلك له أدبا موجها ، ويبقى معنى الأدب الموجه كما هو ، يعكس مواقف ووقائع اجتماعية ، لايتخلى عن مضمونه هذا ، ولا ينفصل عن دلالته الاجتماعية هذه .

ويقتضى قبل الدخول فى بحث هذا الامر ، أن نقف قليلا عند مسئلة العلاقة بين الشكل والمحتوى ، أو الصياغة والمضمون ، فى العمل الادبى ، لنجلو حقيقة هذه العلاقة عند أهل المدرسة الواقعية الجديدة ، ثم نصل بينها وبين القضية التى تعنينا الآن .

لقد جرت المدرسة النقدية القديمة على ان تحمل من صورة الأدب ومادته ، أو شكله ومحتواه ، أو صياغته ومضمونه ، طبيعيتين اثنتين ، كلتاهما غير الاخرى ، وكلتاهما تنفرد بخصائصها وميزاتها ولكن المدرسة الواقعية الجديدة بحكم فهمها لوظيفة الادب ووعيها حقيقة الصلة بينه وبين الحياة والمجتمع ، ترى أن العمل الادبى انما هو بنية حية ذات وحدة فنية تنشأ من تفاعل حى متناسق بين الشكل أو الصياغة ، وبين المحتوى أو المضمون ، ومعنى هذا أن شكل العمل الأدبى لايمكن انفصاله عن محتواه ، ثم معنى هذا أن

<sup>(</sup>۱) من مقال لطه حسين بعنوان « يوناني فلا يقرأ » ـ الجمهورية

مايتراءى \_ فى الظاهر \_ أنه من خصائص الشكل وميزاته وحده انما هو \_ فى الواقع \_ مرتبط ارتباطا أساسيا واقعيا بخصائص المحتوى وميزاته ، وهكذا العكس ، فلا ازدواج \_ اذن \_ ولا «ثنائية» بين شكل الأدب ومحتواه ، بين صياغته ومضمونه .

#### \* \* \*

فاذا كان الأدب ظاهرة اجتماعية ،تدل على موقف اجتماعى معين، كما تقرر المدرسة الواقعية الجديدة ، واذا كان العمل الادبى نتاج تفاعل حى بين شكله ومحتواه ، فانما يعنى ذلك كله ، ان الشكل والمحتوى يسبهمان معا فى تكوين الظاهرة الاجتماعية ، وفى تحديد الموقف الاجتماعى الذى يدل عليه العمل الأدبى ، وهذا معنى الذى أن الدلالة الاجتماعية ليست تنبع من المحتوى الادبى وحده بل الشكل نفسه أيضا يشارك فى هذه الدلالة .

ومن هنا نرى كيف يختلف الاسلوب الادبى وادواته التعبيرية باختلاف المضمون الأدبى ، وكيف يتطور بتطوره ، ويتجدد بتجدده على نسب متفاوتة – كما نرى كيف يتجمد الاسلوب وتتجمسد أدواته التعبيرية حين يتجمد مضمونه ويقف عن التطور والتجدد في بعض الظروف والحالات ، وكما نرى كيف يصبح العمل الادبى فراغا لا يدل اسلوبه على شيء يمسكه الذهن أو ينفعل به الاحساس ، حين يفرغ من المضمون الواقعى الاجتماعى ، وذلك حين يقتصر على تأملات ذاتية تجريدية لا قوام لها في الواقع ، أشبه بقطع سديمية تتحرك ، ولكن حول نفسها دون غاية ودون تحيز في شكل واضح ذي أبعاد أو ملامح واضحة ، كما هو شأن الادب الرمزى الخالص ، أو الفن « السيريالى » . .

ومن هنا نرى أيضا كيف تنعكس حياة فئة أو طبقة اجتماعية بعينها ، على طريقة الاداء والتعبير ، وعلى استعمالات الالفياط وتراكيبها ، كما تنعكس بشيء من التفاوت النسبي على الافكار التي يتضمنها الاثر الادبى نفسه ، اذا كان صانع هذا الاثر ممن يكتب عن هذه الفئة ويمثل حياتها وتفكيرها حقا .

فهذا الشاعر العراقي محمد مهدى الجواهري ، على رغم أنه « كلاسيكي » الاسلوب الشعرى ، بحكم ثقافته « الكلاسيكية » وبيئته الفكرية الاولى ، نراه حين أخذ يعبر بقصائده عن نضـال الجماهير الشعبية للتحرر الوطني ، وعن اشتداد الطبقات الرجعية كذلك عن القوى المتنامية التي تدافع عن السلم العالمي ، بدأ يظهر تنعكس في الشكل الفني لقصائده ، كما تنعكس في محتواها ودلالاتها الاجتماعية ، حتى لقد رائنا كيف أخذت تتكامل ، في قصائده هذه ، وحدة فنية يتماون على بنائها الحي ، هذا الترابط العضوى وهذا التفاعل الخصب بين الصياغة الفنية والمضمون الاجتماعي ، بحيث تظهر هذه الوحدة ، على كثير من الوضوح ، في قصائده: « أخي جعفر » و « في ذكرى الزعيم أبي التمن » و « ســواستبول » و « ستالينجراد » و « تونس » وفي قصيدته الرائعة التي أنشدها في تكريم الدكتور هاشم الوترى عميد الكلية الطبية ببفداد ، واعتقلته حكومة نورى السعيد اثر انشادها ، عام ١٩٤٩ .

هكذا تقرر المدرسة الواقعية الجديدة ، قضية الشكل والمحتوى ، أو الصياغة والمضمون ، لكل عمل أدبى ، وفى ضوء هذا الفهم للقضية يمكن أن ندخل الان فى غرضنا الأصلى من البحث ، لنصل بين مسألة الشكل والمحتوى هذه ، وبين مسألة الأدب الذى يصف أسبياء الطبيعة ، أو يصور الجمال فى مختلف مظاهره ، ويدخل فيه أدب الغزل .

نلاحظ في مجال الأدب الوصفى ، سواء منه ما يصف الطبيعة وحدها أم ما يصف الجمال باطلاقه ، أن هناك نوعين أثنين من أدب الطبيعة ، أو أدب الفزل يمكن تصبورهما: فأما أن يكون أدبا يقتصر على وصف أشياء الطبيعة أو مفاتن الجسد البشرى ، وصفا حسيا خالصا يتعلق بأبسط حواس الانسان الأولية ، أى أنه ينظر الى هذه الموصوفات نظرة جامدة تعزلها عسزلا تاما عن سسائر

الوقائع والمواقف والأشياء الكائنة في الحياة ، وعن احساس الانسان بمعطياتها ، وعن معرفته الشهاملة بطبائع الحياة التي فيها ، وعن ارتباطها الواقعي الموضوعي بحركة الطبيعة الدائمة وتفساعل هذه الحركة مع قوى الانسان وملكاته وطاقاته .

واما أن يكون أدبا يصف الطبيعة ، أو مفاتن الجسد البشرى ، بما لكليهما من علاقة بوجداننا الانسانى ، أو بمعرفتنا الشساملة للجوهرى العميق من أسرار الجمال ، أو بوعينا لوحدة ما بين الطبيعة والحياة والانسان من جمالية حية ، ومن قوى للنمو والتجسد الدائبين ، ومن قوانين للحركة الخالدة التى تنصهر فيها هسده القوى جميعا وتتفاعل باستمرار .

اما النوع الاول من أدب الوصف ، وصف الطبيعة أو الجمسال الانسانى ، فانه ليس يخلو ، مع ذلك ، من دلالة اجتماعية ، ولكنها دلالة سلبية تشير الى موقف سلبى يقفه الكاتب من الطبيعة والحياة ويتعاون على ابراز هذا الموقف ، فى ترابط عضوى ، كلا عنصرى الشكل والمحتوى ، أو الصياغة والمضمون ، بحيث ينعكس الجفاف والجمود على شكل العمل الادبى الذى من هذا النوع ، أى عسلى صياغته الفنية وما تتخذه هذه الصياغة من ادوات تعبيرية ، كالصور اللفظية والاستعمالات المجازية ، كما ينعكسان على المضمون نفسه ، مما فى المضمون من دلالة وموقف اجتماعيين ، وبما فى هذين من سلبية باردة ، وسطحية تافهة . ولذلك نرى فى أدب هسذا النوع من الوصف تشابها فى الوائه عند شعراء وكتاب متعددين ، وتكرارا واجترارا ، ونرى الطابع الشخصى قليل الاثر ، ثم نرى أن هذا النوع من أدب الوصف لا يعطى الحياة شيئا جديدا ، ولا يضيف الى التراث من أدب الوصف لا يعطى الحياة شيئا جديدا ، ولا يضيف الى التراث من أد الفكرى ، الوطنى أو الانسانى ، ثروة جديدة .

وهذا النوع من أدب الوصف يمكن أن يدخل في ما يسمى بالمذهب « الطبيعى » الذي يعنى بنقل الواقع نقلا « فوتوغرافيا » .

ونستطيع أن نذكر من أمثلة ذلك لل على سبيل الحصر بعض شعر الوصف عند البحترى وابن المعتز في أدبنا القديم ، وشمعر

محمد عبد الفنى حسس ومحمود حسن اسماعيل في أدبنا الحديث .

وأما النوع الثانى من أدب الطبيعة وأدب الغزل ، أى ذلك الذى يعبر عن علاقتنا الوجدانية بالطبيعة وبسائر جمالات الحيسساة ، ويحدث عن تجربات انسانية عميقة متكاملة ذات شمول ، لا تقف عند بعض الجزئيات \_ أما هذا النسوع ، فهو من الأدب الموجّه فى جوهره ، وفى أجمل أشكاله ، وهو أن صدر عن وعى صحيح لحقيقة ما بين الطبيعة فى حركتها المتصلة وبين قوى الانسان وملكاته وقوى الحياة وطاقاتها ، من علاقة شاملة ، ومن وحدة متفاعلة حية ، فأنه لا يقتصر أمره حينئذ على كونه أدبا موجها ، بل هو يدخل فى عداد الادب التقدمى ، ويكون لا محالة من ثروة الفكر الوطنى والانسانى ما لأنه \_ بهذا الحال \_ أنما يعبر عن طبيعة النمو والتجدد والتطورة فى الحياة والكون والانسان ، وأنما يبعث فى القوى النامية المتجددة والأمل ، كما يفتح للناس أبوابا من المعرفة تتجاوز مدى الحواس والأمل ، كما يفتح للناس أبوابا من المعرفة تتجاوز مدى الحواس وحدانات خية ، غزيرة ، كاشفة ، مبدعة .

وشأن أدب الفزل في هذا كله ، كشأن أدب الطبيعة بالسواء ، فأن الفزل الذي يصدر بهذه المنزلة من عمق أدراك الصلة بين جمالات الحياة والحس الذي به تتحرك الحياة وتتجدد وتتطور ، أنما هو في الواقع \_ أدب ذو دلالة اجتماعية ، له موقف اجتماعي واضح ، وله \_ فوق ذلك \_ تأثير تقدمي رائع ، لأنه يكون \_ بهذه المزية \_ عامل غبطة ورجاء ، لا عامل يأس وتشاؤم وانطواء ، كما نعهد في أدب الفزل « الفردي» الذي يجتر به الاديب ذاته ، منقطعا عن وحدة الحياة الشاملة ، أي حاملا نفسه على الشعور بهذا الانقطاع ، وأن كان هو \_ في واقع الامر \_ متصلا بوحدة الحياة هذه ، أراد ذلك أم لم يرد .

الفزل الذي يصدر هكذا ، هو ادب الحب بأسمى دلالاته ، هو الذي يستطيع أن يعقد صلات الالفة والودة بين الاشياء الصامتة

والانسان ، بين ما تراه العين من الوان الجمال وبين ما تحسه النفس وما يكتشفه الوعى في الاعماق ، هو الذي يبعث الحركة والحسرارة والاشعاع في مصادر الجمال ، فاذا هي ينابيع للسسعادة والفرح النبيل ، واذا هي تزيد الصلة بين الانسان وبين الحياة عمقا واتساعا، واذا هي تكتشف أسباب الأمل وكنوز المحبة ومناجم النور في دنيا الناس ، في علاقات بعضهم ببعض ،

ونجد أمثالا لهذا اللون من أدب الحب والفزل وأدب الطبيعة ، في رسائل ناظم حكمت لزوجته حتى وهو في ظلمة السجن وعضية القيد ، وفي شعر بابلو نيرودا وهو بناجي ناسا وأماكن وأشياء من اسبانيا المناضلة ، وفي قصائد جارسيا لوركا وهو ينفخ الحياة في كل شيء تراه العين ، ويقيم الأعراس والمآسى بين النجوم والكروم ، بين « الإنهار والإشجار والجبال والسهول والوديان والحيوان وما شاء الله من هذه الإشياء التي تتألف منها الطبيعة » . . . ولكنه حين يفعل ذلك يفعله ليكشف الصلة بين الطبيعة والإنسان ، بين خصالها ونضاله ، وبين أفراحها وأفراحه :

« جاء القمر الى مأشب الحداد مؤتزرا بالعبير ، وفى الهواء الكدر ، نشر القمر أجنحته وأبدى ، عاهرا وطاهرا ، نهديه المكونين من القصدير القاسى . اهرب يا قمر ، يا قمر ، يا قمر فلو جاء الفجر لعملوا من قلبك خواتم وعقودا بيضاء (۱)

<sup>(</sup>۱) من كتاب « لوركا شاعر اسبانيا الشهيد ـ عرس الدم » بقلم الدكتور على سعد . ص ٦٦ .

ونجد أمثال هذا الادب في غزل أراجون بعيون « الزا » ، وفي كل شعر الحب الانساني العميق عند طاغور ، وفي أدبنا العربي نجد أمثالا كثيرة لهذا الأدب الحي النابض ، عند متقدمين من أدبائنا ومحدثين ، عند واعين تقدميين منهم وغير تقدميين : نجد ذلك مثلا في قصيدة النابغة الذبياني من شعراء الجاهلية التي مطلعها :

عوجوا فحيوا لنعم دمنة الدار ماذا تحيون من نؤى واحجار!

ونجده فى ما وصف به ابن الرومى الطبيعة وما كتبه فى الفزل ، نجده فى هذه اللوحة الناطقة المتحركة ذات الوحدة الفنية المتكاملة ، صياغة ومضمونا ، التى يصف بها ابن الرومى غروب الشمس : وقد رنقت شمس الأصيل ونفضت

على الأفق الفربى ورسا مذعذعا (١) وودعت الدنيا، لتقضى نحبها وشول باقى عمرها فتشعشعا

ولاحظت النوار ، وهى مريضية ، وقد وضعت خدا الى الارض أضرعا (٢)

كما لاحظت عسواده عين مدنف توجع من أوصاله ما توجعا

وظلت عيون النور تخضل بالندى كما أغرورقت عين الشجى لتدمعا (٢)

يراعينها صميورا اليها روانيما

ويلحظن الحاظا من الشجو خشعا (٤) وبين اغضاء الفيراق عليهما ،

كأنهما خلل صلفاء تودعا

وقد ضربت في خضرة الأرض صفّرة من الشمس المفخضر المضعشعا

<sup>(</sup>١) رنقت : تحيرت ، الورس : نبات أصفر ، مذعذع : مفرق ،

<sup>(</sup>٢) النوار: الزهر المتفتح •

<sup>(</sup>٣) النور: الزهر المتفتح ، تخضل: تبتل ، الشجى: الحزين •

<sup>(</sup>٤) يراعينها: ينظرن اليها • صورا: ماثلات • روانيا: يطلن اليها النظر •

ونجد ذلك في كثير من أدب جبران ، في مثل وصفه ليلة عاصفة من ليالى الشتاء في لبنان ، وفي قصيدة الجواهرى « دجسلة في الخريف »(١) وقصيدته « حنين » (٢) ، وفي قصيدة « المساء » لايليا ابى ماضى ، وقصيدة « الراهبة » لالياس فرحات ، وقصيدة « في هيكل الطبيعة » لشكر الله الجر . . الخ .

### أدب (( البرج العاجي )):

والى هنا نرى أن الطريق قد تمهدت أمامنا إلى الحديث عن أدب « البرج العاجى » . . أى ما يدخل فى هذا الذى يسمونه « الفن الفن » أو « الفن الخالص » وهم يعنون به الذى لا يلتزم الارتباط بالحياة والمجتمع ، فكأن أمر هذا الارتباط يرجع إلى التزام الاديب وعدم التزامه ، أى إلى ارادته واختياره . . . فى حين قد رأينا أن قضية ارتباط الادب بالحياة والمجتمع ، أنما ترجع إلى أساس علمى ، والى واقع موضوعى ، ليس متعلقا بارادة الأديب أن يختار الارتباط أو عدمه ،

ومؤدى هذا ، واقعا ، أن « الإدب العاجى » نفسه انما هو نساج اجتماعى كذلك ، ليس منفصلا عن الحياة الاجتماعية ، هو عمسل ينعكس فيه موقف انسانى تجاه الحياة مرتبط بنوع البيئسة التى يعيش فيها الأديب « العاجى » ونوع الفئة التى يمثلها ، ونوع الحياة التى يمثلها ، ونوع الحياة التى يحياها فى المجتمع ، فالأدب « العاجى » مع هذا للاديب أدب موجه كذلك ، ولكنه أدب رجعى مع ذلك ، سواء قصد الأديب الى هذا أم لم يقصد ، بل يمكن القول أن فى الادباء (( العاجيين )) من لايقصد أن يؤيد الرجعية ،بل ليس بعيدا أن يقصد الى تخاصمتها ولكنه حين يؤثر الانقطاع الى هذا اللون من الادب ، يدور به على أوهام نفسه وأحلامه « الذاتية » منفصلا بها عن التجربات الانسانية

<sup>(</sup>۱) ديوان الجواهري - الجزء الاول - ص ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ١٤ ،

ذات الشمول والتكامل والتعمق فى اسباب التطور الاجتماعى كونشاط القوى الانسانية فى هذا المجرى العظيم ـ نقسول: حين يؤثر الانقطاع الى هذا اللون من الادب السلبى الانطوائى ، انما هو يأخذ ، من حيث لا يدرى ، بعضد الرجعية ، ويعمل فى تأييدها ، ويشدد وطأة مقاومتها لعوامل التقدم والتطور .

ذلك بأن أدبا من هذا القبيل قد يشيع اللامبالاة تجاه قضايا الحياة والمجتمع ، وقد ينشر الانحلال الوطنى ، ويبرر الانهسزام من معركة النضال السياسى التحررى ، ويصرف بعض قوى النشاط في المجتمع الى جانب سلبى تتجمد عنده هذه القوى النسسيطة فيخسر معسكر التقدم بها شيئا من قواه الدافعة ، ويربح به لذن حسكر الرجعية شيئا من القوى التى تمسكه عن الانهيار .

ويمكن القول في هذا المجال ، أنه يكفى الادب « العاجى » رجعية كونه يحاول أن يبتعد بالأدب عن التحيز في جانب من جانبى الصراع الدائر في المجتمع ، بين عوامل التقدم وعوامل الرجعة ، ويبدو أثر هذا جليا في مرحلة تاريخية كمرحلتنا الحاضرة يدور فيها هذا الصراع على أخطر قضايا المجتمع وأشدها ارتباطا بمصير الشعب وسيادته واستقلاله .

يقول زدانوف ، في مشل هذا الوضع ، انه يستحيل في عصر الصراع الطبقى ، أن يكون ادب فوق الطبقات لا يتحيز في جانب من جانبي الصراع . ومعنى ذلك أن ما يحسبه الادباء « العاجيون » حيادا غير متحيز ، ليس هو الا وهما غريبا ، فان مجرد كون الادب بعيدا عن ساحة الصراع ، هو – في الواقع – تحيز الى معسكر الرجعية ، لأن ذلك معناه خسران المعسكر التقدمي قوة فعالة ، ولان هذا الادب يبدد الوجدان الاجتماعي في الاديب ويهدره في حيث يكون سلاحا لقوى الرجعة والتخلف .

والوجدان الاجتماعي في الموهوبين من أهل الادب والفن ، انما هو قوة رائمة من قوى المجتمع ، تستطيع \_ فوق كونها تعكس نشاط القوى الماملة للتقدم \_ أن تكون سلاحا بايدي هذه القوى لمكافحة

العوامل الطبيعية والاجتماعية المخربة ، كما تكون اداة بناء واعية في صرح الفد الذي تبنيه ايدى الجماهير الشعبية المناضلة في كل مكان.

يقول ماركس عن الفن انه كان دائما هو الاسلوب الفنى العملى لنفهم العالم •

وهذا هو جوهر الفرض الذي قصد اليه ستالين في قوله المشهور بأن الكتاب مهندسو النفس البشرية ، ذلك أنهم ـ بحمكم فهمهم الواقع وتضمينهم العمل الادبى خلاصة هذا الفهم ـ يوجهون الناس وجهة الوعى والمعرفة لقضايا الحياة والمجتمع ، ولكن المقصدود بهم ـ طبعا ـ أولئك الكتاب والفنانين الذين يسيرون في اتجماه تطوري تقدمي ، واضح متحيز .

وعلى هذا يكون الادب ، كما يكون كل فن ، أداة تثقيف للناس ، وهذه أعظم مزايا الفاعلية فيه ، ولكن التثقيف الصحيح الذى نعنيه هو اعطاء نظرة عن العالم تسلحهم بمعرفة قوانين التطور الاجتماعى معرفة أقرب ما يمكن أن تكون الى واقع هذه القوانين وسر حركتها الدائمة المبدعة ، وبذلك يكون الادب حافزا عظيما للنضال ، للغلبة على عوامل الرجعة ، للانتصار على بشاعات الحياة ، على قدوى الخرب والاستعمار ، على القوى التي الظلم والاستثمار ، على قوى الحرب والاستعمار ، على القوى التي تنشر ضباب الاوهام والاحلام الباطلة في حياة الجماهير .

### \* \* \*

وبعد ، فان قضية الادب « العساجى » ليست سوى قضية استقلال الفن عن الحياة ، هذه التي طالما كشف لينين الاستار عن حقيقة ماوراءها ، وقد قال بهذا الصدد: « أن تأكيدات الرجعيين ، من كل صنف ولون ، بشأن استقلال الفن عن الحياة ، تفطى دفاعهم عن مصالح طبقاتهم المستثمرة (۱) »

ولعلنا اذا رجعنا الى جملة ما قلناه في هذا البحث ، أمكننا أن

<sup>(</sup>۱) عن ج · نيدوشيفين في « علاقة الفن بالواقع » تعريب فؤاد أيوب ·

نستجلى حقيقة مهمة عن الادب التقدمى ، بمفهومه الذى تقرره الواقعية الجديدة ، وهى أن عنايتنا بأدب الطبيعة وأدب الحب هذه العناية الظاهرة ، لتكفى شاهدا ودليلا على كنب الزعم القائل بأن الادب التقدمى عندنا ، يقتصر على موضوع واحد ، على تصوير الفقر ومشاهد البؤس فى المجتمع ،

بل ، الامر عندنا على عكس هذا تماما ، فانما نحن نعو الى أدب يهتم بأفراح الحياة ، ويكشف عن كنوز الجمال فيها ، ويبحث عن ينابيع الغبطة والسعادة والامل في كل جانب منها ،

ندلك نحن ندعو الى أدب يتعمق الواقع فهما واستيعابا ، ليتخذ من فهم الواقع واستيعابه وتعمقه سلاحا يكافح به كلمايعوق الناس عن الوصول الى ينابيع السعادة وعن امتلاك كنوز الجمال السامى ، وعن الاستمتاع بأفراح الحياة .

ثم لذلك نحن ندعو الى كفاح ذلك الادب الاسود الذى ينضح باليأس والتشاؤم ، ويريد أن يسد على الناس منافذ الامل بالفسد الافضل المنتظر ، ويقيم من ظلمة يأسه وتشاؤمه « فلسفة » تجعل من المستقبل جدارا أصم ، مصفحا بالقار .. هذا الادب الوجودى « الفريب » ! ...

وختاما ، نحن ندعو الى أدب لا يساوى بين عمل النحلة وعمل الانسان ، بل يجعل من الانسان كائنا ينشىء عمله فى خيساله قبل أن ينشئه بيده ، كائنا يسبق فهمه الواقع عمله ، وحينئسذ يصبح قادرا حقا على تسخير هذا الواقع لخبره وسعادته وأفراحه وقيمه الكبرى .

# الفصى والعامية

### ولغة الحوار

هذه القضية ليست شكلية ، كما تبدو لاول وهلة ، لان الامر لا يقتصر فيها على الجانب اللفوى ، من جهة ، ولان الجانب اللفوى نفسه ليس امرا شكليا « محضا » ، من جهة ثانية . ذلك بأن اللفة أداة تعبيرية ضرورية ، فهى ـ اذن ـ عنصر أساسى فى تكوين الشكل الادبى ، وهى ـ بسبب ذلك ـ عنصر أساسى فى تكوين المضمون ذاته ، ما دام الشكل والمضمون كلاهما معلى يؤلفان بناء العمل الادبى بكامله ، ومادام كلاهمامها يعطيان هذا البناء رونقه ودلالته ، ويمنحانه نسمة الحياة ، وفاعلية الحركة ، متآزرين مترابطين متوازيين .

وشىء آخر يخرج بقضيتنا هذه عن النطاق الشكلى الى جوهر العمل الادبى ، وهو أن لفة الحوار فى القصة ، أو الرواية ، انما هى الوسيلة الاولى لابراز الشخصية القصصية ، أو الروائية ، بحقيقتها الانسانية ، بطابعها الشخصى المتميز ، بملامحها ومعالمها التى تحدد وجودها وتصرفها ، وتميزها من الكائنات الاخرى التى تحيا معها فى جو الحوادث الروائية .

من هنا وجب أن يكون اهتمامنا بهذه القضية ، مساويالاهتمامنا بأعقد المشكلات الادبية التى تواجهنا فى مرحلتنا الحاضرة ، اعنى هذه المرحلة التى يتطور فيها أدبنا العربى مع سائر ما يتطور الآن من حياتنا العربية استعدادا الى انتقالة تاريخية هامة .

وما نظن أن لغة الحوار القصصى ، تعانى فى آداب غيرنا من الامم ما تعانيه فى أدبنا العربى الحاضر من احتدام الجدل وتباعد وجهات الرأى ، ذلك للتفاوت بيننا وبين غيرنا فى قضية اللغة نفسها ، فان « ازدواجية » لفتنا ، بما بين الفصحى والعامية من مدى طويل ، قد صار أمرا فعليا يصعب الانفلات منه ، أو تجاهله ، لانه صار شيئا من حياتنا اليومية ، فنحن نتخاطب ونتفاهم بالعامية أكثر الاحيان ، ونقيم علاقاتنا الاجتماعية على هذه العامية أكثر الاحيان كذلك ، ولكن أذا نحن كتبنا عواطفنا وتفكيرنا وسائر شؤوننا ، اعتمدنا الفصحى فى مانكتب، فنحن \_ أذن \_ من هذا «الازدواج» اليومى فى أمر واقع لا مفر منه فى وقتنا الحاضر .

يضاف الى هذا أن «عاميتنا » سريعة التأثر بما يستجد ويولد في حياتنا من أدوات وآلات وحاجات ، فهى سرعان ما تقرر أمرها تجاه كل جديد ، وسرعان ما تبت الرأى في موقفها من هذا الجديد ، فاما أن تضع له اسما من عندها ، واما أن تستعير له اسمه الفريب من لفة أجنبية \_ اذا كان هو غريبا \_ ولكن مع صهره في لهجتها وحركتها وطريقتها التعبيرية ، على حين ما تزال لفتنا الفصحي بطيئة الحركة في استجابتها للجديد ، والتأثر به ، وتحديد موقفها ازاءه ، وقد يصير ابطاؤها الى حالة أشبه باللامبالاة ، متكلة على الدورالذي تؤديه العامية في هذا المجال .

وهذا الذى نقول كله ، انما نصف به الحال الواقعة كما هى ، فى وقتنا الحاضر ، أما مصدر هذه الحال ، أما اسببابها الواقعية ، فمرجعها ـ كما نعتقد ـ الى أمرين :

۱ ــ انقضاء عدة قرون على الشعوب العربية وهى ضعيفــة
 الصلة بلفتها الفصحى المكتوبة ، التى هى مستودع تاريخها، وثقافتها

وتراثها العقلى كله ، وذلك من أثر انقطاع الجماهير الشعبية ، فى كل قطر عربى ، طوال تلك القرون ، عن مجارى المعرفة والثقافة ، انقطاعا فرضه عليها الفزاة والفاتحون والستعمرون الذين وطئوا أرضنا العربية على التعاقب فى مدى أزمان كثيرة .

فقد كان دأب كل غاز وفاتح ومستهمر وطىء هذه الارض ، أن يلقى أستارا جديدة صفيقة من الجهل ، ومن الفيبية والقدرية ، على عقول جماهيرنا ، في مختلف أقطارها، حسبانا منه أن جهلل الجماهير الشعبية ، واستسلامها الى أحكام القدر ، ربما كان عونا أكبر العون للطفاة على توطيد طفيانهم ، وترسيخ سلطانهم ، وتمديد حبل الزمن بما يملكون من أسباب القهر والتحكم والاستبداد .

بهذا الانقطاع بين جماهيرنا الشعبية وبين العلم والمعرفة وبما فعل ذلك من اشاعة الامية في معظم هذه الجماهير ، ضعفت الصلة ، شيئا فشيئا ، بين الشعب ، في كل قطر عربي ، وبين لغته المكتوبة ، أي الفصحي ، وبقى المجال مفتوحا للعامية أن تنمو وتتأصل وتكاد تنفرد في التعبير عن حاجات الكثرة من الشعب ، في حياتها وعلاقاتها اليومية ، حتى كادت الفصحي أن تنعزل عن مواقع الحركة والتموج والتطور في حياة الشعب ، في احساسه وعيشه وتفكيره ، في مصادر الأمه وينابيع أحلامه ، في أسبا بمتاعبه وحوافز مطامحه ، وحتى في مبادلاته التجارية ، لأن اللغات الاجنبية ، لغات الفاتحين والمستعمرين قد احتلت مكان العربية احتلالا في هذا المجال ، وما تزال كذلك حتى اليوم! . . .

۲ – وأما الامر الثانى ، فهو أن الفئة « النخبة » فى الشعوب العربية ، التى اتيح لها ، فى هذا المدى الزمنى التاريخى الطويل ، أن تظل على صلة بالفصحى العربية ، المكتوبة ، لانه أتيح لها أن تخرج من نطاق الامية والجهل ، هذا النطاق المضروب على الكثرة الشعبية فى البلدان العربية – أقول : أن هذه الفئة « النخبة » لم تستطع أن تفيد من طاقات الفصحى – وهى ذات طاقات عظيمة – للتقريب بينها وبين الحياة الانسانية اليومية التى تحياها جماهير شعوبنا ، بينها وبين الحياة الانسانية اليومية التى تحياها جماهير شعوبنا ،

لكى تتأثر بها ، وتستجيب لما يولد فيها ويستجد ويتطور ، مع أن قوة الفصحى وطاقاتها الكامنة فى أساليبها التعبيرية ، وفى البنساء الاساسى لمفرداتها ، انما اكتسبتها من كونها عاشت قرونا وأجيالا طوالا تساير الحياة العربية فى مختلف أطوارها وعهودها وانقلاباتها الاجتماعية والسياسية ، حتى صارت بناء شامخا راسخا عايش التاريخ العربى ، وانعكست فيه من ذلك التاريخ صور ومواقف ووقائع وملاحم وأطوار عدة ، فكيف يمكن أن لا تعايش ـ اذن ـ الحياة العربية فى عهودها الحديثة ، تعايشا حركيا « ديناميكيا » تطور با ناميا أيدا ؟ .

ذلك مصدره \_ مضافا الى الجهل والامية الجماهيرية التى قلنا الفا أن أولئك الفئة « النخبة » المتعلمين ، فى مختلف عصور الاستعمار الطارىء على البلدان العربية ، كان معظمهم فى شبه عزلة عن حياة الجماهير الشعبية فى هذه البلدان ، فكان تأثرهم \_ اذن \_ بما يحدث ويتجدد فى حياة الجماهير ، تأثرا ضعيفا جدا ، وبهذا كان تأثر الفصحى بما يحدث ويتجدد فى حياة هذه الجماهيرضعيفا جدا أيضا ، ثم بهذا خلا المجال للعامية تنمو وتتسع وتتأصل ، وتكاد تنفرد فى التعبير عن حاجات الكثرة من الشعب فى حياتها وعلاقاتها اليومية .

ولست أريد بهذا القول عن الفئة « النخبة » المتعلمين ، أن أزعم هذا الزعم الباطل الذي يجعل من اللفة ظاهرة طبقية ، تعبر عن هذه الطبقة في الامة الواحدة بما لا تعبر به عن الطبقة الاخرى من الامة نفسها ، أي أنها تنقسم على ذاتها الى لفات ، بقدر ما تنقسم الامة الى طبقات . . لا ، لسبت أريد أن أشايع هذا الزعم الباطل ، لانتاريخ اللفة العربية نفسه ، يؤكد بطلانه ، ويثبت العكس تماما ، فأن هذه اللفة قد عاصرت العهد الاسلامي الاول ، ذلك العهد الانقلابي الكبير، وعايشت ما حدث فيه من تطور في النظام الاجتماعي والسياسي ، وما استجد مع هذا التطور من أشكال حقوقية تشريعية في تصنيف وما استجد مع هذا التطور من أشكال حقوقية تشريعية في تصنيف نواحي الحياة .

وبعد هذا ، عاصرت اللغة العربية ، تطور النظام السياسى فى عهد بنى أمية ، الذى انقلب فيه نظام الحكم من الشورى الى الملكية الوراثية المطلقة ، وعاصرت بعده عهد الانقلاب العلمى العظيم فى عهد بنى العباس ، ولا سيما عهدى الرشيد والمأمون ، ثم عاصرت عهد ملوك الطوائف، إلى أن طفى على البلدان العربية بأسرها طفيان التتار، ثم طفيان الترك العثمانيين ، والفرنسيين والانجليز ، ثم عهدود النضال الوطنى التحررى . . . .

عاصرت اللغة العربية الفصحى ، هذه السلسلة الطويلة الضخمة من تاريخ الحياة العربية ، وعايشت أهلها من كل طبقة وفئة ، ومن كل عهد وطور ، وعكست ، في جميع الاحوال والاطوار ، مشاعر الانسان العربي وأفكاره ، وحياته من حيث هو عربي ، لا من حيث هو في هذه الطبقة أو تلك من المجتمع ، ولا من حيث هو في هذه المرحلة أو تلك من مراحل التطور الاجتماعي .

وها نحن أولاء حتى الآن نقرأ الادب الجاهلى بلغة الجاهلية ، فنفهمها ونتذوقها ونحس الصور والانطباعات الانسانية فيها ، كما نحس الصور والانطباعات الانسانية في أدبنا المعاصر وبلغتنا الفصحى المعاصرة ، وهكذا الامر في الآداب العربية المكتوبة بالفصحى في سائر عصور التاريخ العربي ، وهكذا أمرنا الآن حين نرجع الى القاموس العربي لنتعرف كلمة قاموسية نحتاج الى استعمالها في كلامنا وأدبنا وأبحاثنا العلمية ، فاننا نجد الكلمة التي تعبر عن غرضنا ، وهي ربما انحدرت الينا من سحيق العصور ، وربما استعملها قبلنا ابن الجاهلية بما يشبه استعمالنا لها الآن ، والفرق أن دلالة الكلمة ربما المقرى » باق كما كان ، ولا شك أنه استعان بها للتعبير والتفاهم ، في مختلف العهود ، ناس من مختلف الطبقات والفئات الاجتماعية من غير تباين في دلالتها اللغوية .

والامر مثل ذلك بالنسبة لقواعد التركيب وأساليب التعبير في لفتنا ، فان لفتنا العربية ، قد اتخذت لنفسها طريقة في الاعراب

والتركيب ، ما تزال هى طريقتها ، وما تزال قواعد هذه الطريقة هى قواعدها حتى اليوم ، مع ما اكتسبته من تطور وتعقد لم يخرجا بها عن « عمودها الفقرى » كذلك ، بل جعلاها في مستوى اعلى من مستواها البدائى .

هذا كله دليل تاريخي واقعى ، يدعونا للجزم بأن اللغة ظاهرة وطنية \_ كما قال سيتالين \_ لا ظاهرة طبقية ، واذا قلت \_ في ماسيق \_ ان الفئة « النخبة » المتعلمين ، في العصور العربية التي طرأ فيها الاستعمار من الخارج على بلدان العرب ، لم يستطيعوا أن بفيدوا من طاقات الفصحي ، للتقريب بينها وبين حياة الجماهير العربية ، لانعزالهم هم عن هذه الحياة ، فلست أعنى ان الفصحى العربية ، قد اتخذت وجها طبقيا اختصت به « طبقة » المتعلمين ، بل عنيت بهذا أن « ضريبة » الجهل التي فرضها الاستعمار على الجماهير العربية في قرون عدة ، وما نشأ عن ذلك من ضعف الصلة بين هذه الجماهير وبين الفصحى المكتوبة ، قد خلقا مهمة كبيرة كان يجب أن يضطلع بها المتعلمون ، في العصور الاستعمارية كلها ، وهي مهمة الاتصال بحياة المجتمع العربي اليومية ، ومسهايرة التعبير المكتوب للتعبير المحكى في شئون هذه الحياة اليومية ، حتى تظلل اللفة العربية الفصحى على استمرارها التاريخي في تعبيرها المتجدد المتطور عن الحياة المتجددة المتطورة ، ولكن الذي حصل في الواقع كان على عكس ذلك ، فلم يضطلع المتعلمون بمهمتهم هذه ، بسبب ما قلناه من أن معظمهم عزل نفسه عن مراكز الحركة والتموج في الحياة الجماهيرية اليومية ، فلم يتأثر بها ، ولم ينفع الفصحى شيئا ذا شأن ، وحدث من ذلك ما نراه الآن من هذا الواقع الذي النستطيع الانفلات منه ، ولا يمكن تجاهله ، وهو « ازدواجية » لفتنـــا ، او « ثنائيتها » ، أي وجود لفة فصحى مكتوبة ، و « لفة » عامية محكية ، واتساع الفرق بينهما ، حتى صار المصرى يفهم العراقي كاتبا ، ولا يفهمه مشافها ، وكذا العكس ، ثم كذلك الامر بين أهل كل قطر وقطر من بلاد العرب . هذا أمر واقع ، قد صار - كما قلت أول الامر - شيئا من حياتنا اليومية ، فكيف يستطيع أحدنا أن يضع أصبعه أمام عينيه ، ويقول: لا ، لا أرى غير لفة عربية فصحى ، أين هى ألعامية . . . . أين هى ؟ . .

كيف يستطيع أن يبلغ الحمق بأحدنا هذا المبلغ ، حتى لينكر نفسه ، وينكر لسانه الذي ينطق ، وينكر أذنه التي تسمع ، وينكر عقله الذي يعي ؟ . . .

ولكن هنا يبرز سؤال: ترى ، أينتهى هذا الواقع الراهن ، ألى تفلب العامية على الفصحى ، أو الى خطر محقق يهدد الفصحى بالضعف ثم التجمد ، ثم الاضمحلال ؟ .

والجواب: لا .. نقول « لا » بجزم قاطع ، بل ينبغى أن يكون الجواب الاقرب لحقيقة الواقع ، ان نقول أن الامر على عكس ، أى انه اذا كان هناك من خطر ، أو شبه خطر ، فهو على العامية ، لا على الفصحى ، وان كان الجواب الصحيح الواقعى انه ليس من خطر على شيء منهما مطلقا .

ذلك لان ما سميناه « ازدواجية » أو « ثنائية » في لفتنا ، ليس يخلو من تسامح ، لان المعنى الاتم للازدواجية أو الثنائية ، ان يكون هناك لفتان منفصلة احداهما عن الاخرى ، ليس بينهما صلة رحم أو نسب ، مع أن الامر ليس هكذا بين الفصحى والعامية في لفتنا . لان عاميتنا مشتقة من فصحانا ، بل هي محرفة عنها ، وان أية كلمة في « قاموس » العامية وليس لعاميتنا قاموس بالمعنى الصحيح ـ انما هي ترجع في جذرها اللفوى الى قاموس الفصحي ، قاموسها التاريخي الخالد ، وان أي تركيب تعبيرى في أساليب العامية ، انما يرجع الى قواعد التركيب التعبيرى للفصحي نفسها ، والى أساليبها التاريخية الراسخة النامية الخالدة أيضا .

ومعنى هذا ، أن لنا لفة عربية واحدة ، تحتفظ بعمود فقرى قاموسى وتركيبى ، واحد ، ولكن الجهل والأمية الشائعين في جماهيرنا

الشعبية خلال عصور الاستعمار ، أوجدا تحريفا في المفردات وفي بعض التراكيب فنشأت العامية ، واتخذ هذا التحريف طوابع اقليمية محلية ، في كل قطر عربي ، بل في كل وجه من الاقليم الواحد ، بحيث يصلح أن نسمى هذه العامية في كل قطر ، كما نسميها في كل اقليم لهجة ، ولا يصلح أن نسميها « لفة » ، لأن التي يصح تسميتها لفة ، بالمعنى العلمى ، هي الفصحى وحدها ،

ومعنى هذا أيضا ، أن هذه « الازدواجية » أو « الثنائية » الراهنة في لساننا العربي ، ليست سوى مظهر لتراكم التحريف الطارىء على عمود اللغة العربية الاصيلة ، التي تحمل تراثنا القومي، من تاريخ ، وافكار ، وعلم وأدب ، وفن ، وصور ، ووقائع ومواقف وأطوار عديدة من الحياة العربية اجتمعت في سلسلة من الزمن متعددة الحلقات ، طويلة الآماد .

وعلى ذلك ، فان الأمر الواقع الآن ، من مظاهر « الازدواجية» في لساننا العربية ، يمكن أن يتفيرمع التطور في حياتنا نفسها ،وذلك حين تملك الشعوب العربية أمرها بيدها ، وتظفر باستقلالها التام ، وتحقق انعتاقهاالكامل من نفوذ الاستعمار وتأثيراته الظاهرة والخفية في مرافق حياتها كافة . . فانها حينذاك تستطيع أن تعيد كلصلتها بتراثها القومي الذي تحمله هذه اللغة العربية الفصحي ، عندالقضاء على الجهل والامية في جماهيرها ، وعند ارتفاع المستوى الثقاف لهذه الجماهير ، وعندما تتوطد ثقافاتنا الوطنية في أرضنا العربية كلها، وعندما تصبح هذه الثقافات الوطنية قادرة على تفجير الواهب والطاقات الكامنة في شعوبنا .

ففى هذاالحال تستعيد الفصحى علاقتها العاملة بحياة الشعوب العربية ، وتتصفى العامية من تحريفاتها المتراكمة مع الزمن ، فتتقارب الفصحى والعامية تقاربا لايبقى معه من فارق بينهما الا الفارق الطبيعى الذى يأتى من اختلاف اللهجات الاقليمية ، وحينذاك تفارق الفصحى بطء استجابتها لما يستجد ويولد ويتطور في حياتنااليومية، وتعود سيرتها الطبيعية من الاسراع بتلبية حاجات التعبير عن أفكار

جماهيرنا ، وتعود اليها حركتها « الديناميكية » الاصيلة ، وتتفتح طاقاتها العظيمة المكتسبة من تاريخنا القومى الطويل .

وفي هذا الحال كذلك ، يصبح المتعلمون هم كثرة الشعب ، لا الفئة « النخبة » المحظوظة كما هو الامر في عهود الاستعمار ، ويصبح هؤلاء المتعلمون ـ بحكم صلاتهم بحياة جماهير الشعب ـ قادرين على تطويع الفصحى للتعبير عن كل جديد في حياة هذه الجماهير ، قادرين على تحريك قواها الكامنة ، وعلى اغناء مفرداتها ، وتراكيبها، قادرين على حل مشكلاتها التي تعانيها في الوقت الحاضر ، ونعانيها نحن جميعا ، ولا سيما هذه المشكلة التي أنشأنا هـنا الفصل بصددها ، نعنى مشكلة الحوار القصصى في أدبنا .

تعمدنا بسط هذه الحقائق والوقائع كلها ، بهذا التفصيل والاسهاب ، قبل أن نصل الى جوهر المشكلة ، لان بحث المشكلة على حقيقتها يحتاج الى هذا كله ، ولان الجدل الدائر الآن ، وقد دار قبل الآن أيضا يكاد يوهم أن قضية اللغة التى ينبغى أن تكونلغة الحوار فى قصصنا العربى ، انما هى قضية ثابتة دائمة ، وأنه ينبغى لنا أن نبحث عن حل لهذه القضية يتخذ مقياسا ثابتا دائما ، مع أن حقيقة القضية ليست كذلك ، وأنما هى قضية موقوتة ، وبقاؤها أو زوالها رهن ببقاء أسبابها وظروفها الدافعية الموقوتة التى شرحناها أو بزوال هذه الاسباب والظروف .

نحن على يقين أن هذا التباعد بين الفصحى والعامية ، سيقضى عليه لا محالة ، فانه يوم تزول الامية ويزول الجهل فى بلداننا ، يوم تشيع المعرفة فى جماهيرنا ، يوم تصبح ثقافاتنا الوطنية ملك شعوبنا ، يومذاك تكون الفصحى المتجددة المتحركة النامية ، دائرة على لسان الجماهير العربية ، كما تدور على أقلام المتعلمين الآن ، وحينذاك تصبح العامية لهجات طبيعية لا تتنافر مع الفصحى ، ولا تتجافى احداهما عن الأخرى ، وحينذاك تكون لفة أبطال القصة ، أو الرواية العربية ، هى لفة العرب المتطورين المتقدمين ، أى اللفة الفصحى السهلة اليسيرة التى يتكلمها الشعب كله ، ويتكلمها الاشخاص

القصصيون والروائيون ، كما يتكلمها سائر الناس في الشارع والسوق والمعمل والحقل والمدرسة ، وحينذاك تكون المشكلة التي نعانيهاالآن، مشكلة سطحية ، بسيطة ، لا تكلفنا عناء الجدل ، واحتدام النقاش الطويل .

### \* \* \*

اما الآن ، ونحن في الواقع الراهن نعاني بالفعل « ازدواجية » لغوية ، وان كانت موقوتة عارضة ـ اما الآن ، فمشكلة لغة الحوار في قصصنا العربي ، يجب النظر اليها لا من جانبها الشكلي المحض ، بل من جانبها المرتبط بالمضمون القصصي ذاته ، أو بتعبير أدق ، يجب النظر اليها من حيث هي مشكلة فنية ترتبط بأهم عناصرالفن يجب النظر اليها من حيث هي مشكلة فنية ترتبط بأهم عناصرالفن القصصي ، أو الروائي ، أو المسرحي ، وهو عنصر الشخصية الانسانية التي تبعث الحياة في جو القصة ، أو الرواية ، أو المسرحية ، والتي يقوم عليها بنيان العمل الفني بصورة أساسية .

فان عماد هذه الناحية الفنية ، أن تتميز ملامح الشخصية الإنسانية هذه ، تميزا يشيع في العمل الفنى حركة الحياة ، ونموها الدائم ، وجريها خلال الاحداث الى وجهة يعرف القارىء خطوطها من ملامح الشخصية ذاتها ، ومن طبائع مميزاتها الواضحة ، بحيث يحس القارىء انه يتجدد في كل لحظة مع الحوادث والمواقف ، لان الاشخاص انفسهم يتجددون ، ولكن بارادتهم وبابداعهم الشخصى وفق ظروف عيشهم ، وظروف جوهم الاجتماعى ، وظروف قابلياتهم الذاتمة .

والحوار في القصة ، أو الرواية ، أو المسرحية ، احدى الوسائل الرئيسية ، في تكامل هذا الهنصر الفنى الهام جدا ، وهو في مذهب الفن الواقعى ، أوكد منه في مذاهب الفن الأخرى ، فاذا جاء الحوار انسانيا واقعيا حيا ، كان ذلك الخطوة الكبرى في تكوين الشخصية الفنية المتميزة الملامح ، الجارية معالحوادث والوقائع بارادتهاوابداعها وتجاوبها الطبيعى مع سائر مايحيط بها من ظروف واقعية .

وليس شيء يفسد العمل الفنى الروائى من اساسه ، مثل ان يجيء الحوار بلغة غير لغة البطل التي يعتادها امثاله فى الحياة الواقعية اليومية ، لأن لغة البطل فى الحوار هى قوام هـذا العنصر الفنى الجوهرى ، ولذلك وجب أن نحس وجود البطل فى لفته ولهجته خلال الحوار ، كما نحس وجوده فى الحوادث والوقائع والمواقف الروائية ، بل وجب أن نحسه فى الحوار أكثر توكيدا ، وأوفر حياة ، وأصرح تعبيرا عن شخصيته ، وجب أن نشعر بأنفاسه تلفح وجوهنا، وأو تنفحها ، وهو يحاور بلغته ولهجته ، وجب أن يكون من قوة الحياة فى حديثه خلال الحوار بحيث نكاد نسمع صوته ، عند كل نبرة من نبراته ، فنهتف مع انفسنا: هذا هو نفسه ، هذا هو صوته بالفعل ، وأخيرا: وجب أن نرى الى لمحات عينيه وقسمات وجهه ، كلما رأيناه ونطق بكلمة فى حواره .

هذا أمر لاجدال فيه ، ولكن الجدال قائم في أنه هل يمكن للبطل الذي يأتى به القاص من غمار الجماهير الشعبية ، أن يتكلم أثناء الحوار القصصى ، ويؤدى مع ذلك هذه المهمة الفنية ، أي يحتفظ بالدلالة على شخصيته كما هي في الواقع ، كما تعيش في جو الحياة الواقعية اليومية ؟ .

هنا المسألة . . وانما كانت المسألة هنا ، لأن الفصحى ليست ، في وقتنا الحاضر ، لفة جماهيرنا الشعبية ، وان كان يمكن ، في مستقبل أيامنا أن تكون كذلك ، كما أوضحنا الامر بتفصيل في هذا الفصل .

وما دامت المسألة هنا ، وما دامت لفة ابن الشعب التى يكسب فيها كل مميزاته الشخصية ، هى العامية ، فى الوقت الحاضر ، فانا اعتقد أنه ينبغى لنا أن نرتضى هذا الأمر الواقع الآن ، فنتسامح بأن يجرى الحوار القصصى ، أو الروائى ، أو المسرحى ، على لسان البطل المنبثق من غمار الشعب ، بالعامية على أن لايبالغ الكاتب بتلطيفها حتى يقتل روحها الشعبية ، فيقتل روح الشخصية الروائية .

وبالرغم من أننى حشدت الى مكتبى ، قبل أن أبدأ كتابة هذا

الفصل ، عددا من المجموعات القصصية ، والروايات الصادرة حديثا في ادبنا الحديث ، وقرأت معظمها ، وهي متناقضة متخالفة جدا في مسألة لغة الحوار ، فان منها مايدور فيها الحوار فصيحا معرقا في الفصاحة ، كما يفعل محمد عبد الحليم عبد الله ، ونجيب محفوظ ومنها مايدور فيها الحوار عاميا معرقا في العامية ، كما يفعل الدكتور يوسف ادريس ، وعبد الملك نورى وكما فعل توفيق الحكيم من قبل في «عودة الروح » ومنها ما يدور فيها الحوار عاميا ـ فصيحا ،أي عاميا مهذبا ، أو فصيحا ملطفا ، كما يفعل مارون عبـود وأمين الريحاني ، وحنا مينه ، وحسيب الكيالي .

أقول بالرغم من أنى حشدت الى مكتبى ، هذا القدر من القصص والروايات ، لم أجد حاجة أن أنقل شاهدا واحدا من رواية أو قصة واحدة ، لأنى رأيت القضية بجوهرها ليست قائمة على الاستشهاد والتمثيل ، بقدر كونها قائمة على استعراض المسألة من أساسها اللفوى والاجتماعى والسياسى ، ثم الفنى ، وقد فعلت ذلك بقدر جهدى ، فعسى أن يكون فى هذا الجهد المتواضع ما يجلو شيئا من وجه المسألة .

\* \* \*

# عمرفاخورى ، مامناها الفاكى؟

لقد وضع عمر فاخورى حلا حاسما لمشكلة الفكر والادب فى بلادنا ، فقد كان الفكر قبل ذاك ، فى عرف « الخاصة » عندنا ، مسبحا طويلا فيما وراء المنظور بين أطياف الفيب ، والاحاجى ، والطلاسم وفى عالم من المجردات لا يعرف الحدود والتخوم ، وكان الأدب ، عند هذه « الخاصة » كذلك ، أحلاما ملونة تواتى الاديب فى ارتعاشة « عصبية » ، فاذا دنياه غير دنيا الناس ، واذا هو يعيش فوق السحاب ، فى عالم من الروى والأوهام يلهو بها ، وتلهو به ، ثم يعود الى الناس غريبا لا ينبغى له أن يشاركهم دنياهم ، ولا ينبغى لهم أن يشركوه هم فى دنياهم .

هكذا ظل معنى الفكر ، وهكذا ظل معنى الأدب ، عند «خاصتنا»، بل عند أهل الفكر وأهل الأدب أنفسهم ، حتى جاء عمر فاخورى يفكر في الأرض بين الناس ، لا في عالم الفيبيات والمجردات ، ويحس ولكن بآلام الناس وآمالهم ، لا فوق السحاب بين الروى والأوهام ، وحينذاك عرف الناس ، من طريقة عمر في التفكير ومن طريقته في

الأداء والتعبير ، أن الفكر والأدب شيئان من عالم الأرض ينبثقان من قلبها ، كما ينبثق الينبوع من قلب الجبل ، لا لمجرد أن يكون زينة الوادى ، ولا لمجرد أن يخطب فى الصخور ويداعبها ، ولا لمجرد أن يسامر النجم والليل . . بل ليستقى السهل ، وينشىء الحقل ، ويبدع الخصب ، ويضيف الى الحياة غذاء جديدا ، وقوة جديدة ، ودما جديدا ، فتغنى به الحياة وتزيد ثروتها وغلتها وبركتها .

وحين أراد عمر فاخورى أن يحل مشكلة الفكر ومشكلة الادب، ردد القول الذى كانوا يقولونه له يومذاك . . « مالك وللسياسة » .

ثم اجابهم ، وفى جوابه كان الحل الحاسم للمشكلة ، اذ قال لهم ان الفكر والادب ينبوعان ينبثقان منكم ، أى من وجودكم الواقعى المحسوس ، ويلتقيان فى مجرى واحد يمتد فى شعاب حياتكم جميعا، ليستقى ، ويروى ، وينشىء ، ويبدع ، حتى تكون حياتكم أبدا فى تحدد وتطور وتقدم ، وفى شباب لايدركه هرم ، وفى نمو لاينتهى ولا يقف .

وحين قال لها عمر فاخورى على هذا الاسلوب الواقعى ، أخذ الناس ، أكثر الناس ، يفهمون أن السياسة ليست «حرفة » وليست «عملا» ، وليست «متجرا» أومرتزقا ، أو سبيلا الى الجاه والمنصب والتزعم ، وانماهى تفكير بخير الناس ، تفكير يسنده العلم والوعى والايمان بالانسان .

وحين فهم الناس ، أكثر الناس ، أن هذا هو شأن السياسة بمعناها السليم ، عرفوا أن من واجب الفكر أن يعيش بين الناس في أرضهم ، ليشع على حياتهم ، ويتلمس وقائعها ، ويغلفل في شعابها ، وينير كل زاوية فيها ، لا فرق أن تكون زاويتها السياسية ، أو الاجتماعية ، أو الاقتصادية ، أو الثقافية ، أو العمرانية .

ولقد شاء عمر أن يزيد المسألة ايضاحا ويزيدها قربا الى الاذهان فعجب أن يختصم الناس في الرأى بالعنب الزحلي والعنب البحمدوني مثلا ، ولا يرون حقا للادباء والمفكرين أن يختصموا في الرأى

بالديمقراطيات والديكتاتوريات في العالم ، على حين أن هذه مسألة الدنيا كلها ، وتلك مسالة زحليين وبحمدونيين ليس أكثر .

بهذه البساطة الرائعة حدد عمر المسألة ، ووضعها في نصابها من الواقع الصحيح ، وذلك كان أسلوبا من الفكر الموجه المعلم أقام عليه أدبه ، وحدد به مدرسته الفكرية ، وأدى به رسالته الوطنية . وما نظن أحدا من رجال الفكر والأدب استطاع أن يحددمدرسته ورسالته ، كما استطاع عمر فاخورى أن يفعل ذلك بمثل قوله : «ليس حسبنا أن نعيش كما نعيش ينبغى أن نفكر كيف يصح أن نعيش » .

فانظر الى كلمة « أن نفكر » . . فالتفكير عنده أن تنظر الى عيشك ، ثم أن تبحث عن الاسلوب الصحيح للعيش ، كيف يكون عيشك كريما ، وكيف يكون تفكيرك سليما .

اذن ، هذا قوام رسالة الفكر والادب في الحياة : أن يرتفعا بالانسانية عن القناعة بالعيش الراكد الآسن ، الى منزلة التفكير ، أي الى حيث يكون للانسانية فكر يبحث أبدا عن العيش الاسمى ، الاكمل .

واذا كان هذا قوام رسالة الفكر والادب ، فكيف يصح أن يكون المفكرون والادباء في عزلة عن الحياة والناس ؟ . وكيف يصح أن يتلهى الفكر والادب ، فوق السحاب ، بالمجردات والفيبيات والالواء والاطياف والاوهام ؟ . . وكيف يصح أن تكون السياسة « منطقة حراما » على الادباء والمفكرين ، ثم تكون – مع ذلك – حمى مباحا لكل من يبتفيها « حرفة » أو « عملا » أو « متجرا » للارتزاق ، أو سبيلا الى زعامة أو وجاهة ؟ .

أليست السياسة ، في واقع معناها ، هي التفكير السليم بخير الناس ، في «كيف يصح أن نعيش » نحن الناس ، ومن ذا أحق من أهل الفكر والادب - اذن - بأن تكون السياسة ، بهذا المعنى ، هي ميدانهم الاول ، لانها رسالتهم الاولى ، لان حدود رسالتهم أن يهدوا الناس الى أن يفكروا «كيف يصح أن يعيشوا » . .

الى هنا رأينا عمر فاخورى ، قد وضع هذا الحد الحاسم لمشكلة الفكر والادب ، أى رأينا ان السياسة ، بذلك المعنى الذى رسمه ، هى من رسالة الاديب والمفكر قبل غيره ، بل هى رسالته الاولى ، فيجب أن تكون ـ اذن ـ همه الأكبر .

وبقى أن نعرف الآن ، أى مذهب من مذاهب السياسة المعاصرة، اتخذ عمر فاخورى سبيلا الى تحقيق رسالته الفكرية الادبية ؟ .

وقد يبدو هذا السؤال غريبا بل هو بالفعل سوالغريب، ذلك أنعمر فاخورى ليس غامضا في آثاره الفكرية والادبية ، حتى يحتاج الأمر الى مثل هذا السؤال ، وليس في آثاره هذه شيء من تعقيد ، ولا محاولة لتعقيد ، ثم ليس فيها شيء من « المناورة » الفكرية أو الادبية ، فقد كان عمر صريحا ، وكانت الجرأة تدعم صراحته ، بل كيف تكون الصراحة ولا تكون الجرأة ، وهما يكادان يترادفان على معنى واحد وعرض واحد ؟.

ومعنى هذا أن مذهب عمر فى السياسة صريح واضح ، ليس محتاجا أن نضعه فى موضع البحث والتساؤل ، بل يكفى أن نعود الى أى أثر من آثاره ، والى أى موضع فى أى واحد من هذه الآثار ، فاذا بنا نجد عمر دون جهد ولا عناء . كما هو فى تفكيره وسياسته وعقيدته .

هذا هو الواقع من أمره ، ولكنا \_ مع ذلك \_ نحتاج الى هذا التساؤل الذى تساءلناه ، ثم نحتاج الى الجواب عنه فى تفصيل وتوضيح وتدليل . . لاننانفاجأ هذه الايام بأن ناسا يريدون أن يلقوا مثل هذا السؤال فى الاذهان ، ثم يريدون أن يصنعوا له الجواب تأويلا وتهويلا وتضليلا .

ومن هنا صارحقا علينا ، من أجل الحق نفسه ، ثم من أجل عمر فاخورى نفسه ، أن ندفع عن أدبه وعن تفكيره كل ما يراد أن يفشياهما من سوء التأويل والتفسير ، فان لعمر فاخورى فى ذمة كل أديب وكل مفكر من هذا الجيل فى أوطاننا العربية ، حقا مفروضا

يقضى أن يدفع عن أدبه وتفكيره كل عدوان من هذا القبيل . اذن ، فليكن السؤال هكذا بالتحديد:

ما مذهب عمر فاخورى فى المذهبين العالميين الكبيرين: أهو يدين بد « العالم الحر » ، أى بسياسة الرأسمالية وتفكيرها وطريقتها فى الاقتصاد والحكم والنظام الاجتماعى ، أم هو يدين بالمذهب المقابل له: مذهب الاشتراكية وتفكيرها وطريقتها فى الاقتصاد والحكم والنظام الاجتماعى ؟ . . .

هذه مؤلفات عمر فاخورى أمامى الآن ، أنظر اليها فى تسلسلها الزمنى، فاذا عمر يتطور ثم يتبلور ، فكل كتاب جديد من كتبه هذه التى أنظر فيها الآن ، يبدو عمر وقد سار أشواطا فى تطوره وتبلوره: من « الباب المرصود » الى « الفصول الاربعة » فالى « لا هوادة » ومن « أديب فى السوق » الى « الحقيقة اللبنانية » والى « الاتحاد السوفياتى حجر الزاوية » .

ولكن عمر على رغم هذه الرحلة الطويلة التى قطعها من « الباب المرصود » الى « الحقيقة اللبنانية » و « الاتحاد السوفياتى حجر الزاوية » ، بقى هو هو من حيث جوهر تفكيره وأدبه ، بقى ذلك الاديب الواقعى الذي يعيش الحياة الآدمية كما يعيشها أبناء آدم على الأرض ، وبقى ذلك المفكر الذي تعنيه مشاكل الناس الاجتماعية والسياسية ، بقدر ماتعنيه مشاكل الادب والشعر والنقد ، بل لقد كانت عنايته فى « الباب المرصود » نفسها بالشاعر الشعبى « حنين » ـ الزعنى ـ وبـ « أحلام » شفيق المعلوف ، صادرة عن صلته بالحياة الواقعية ، أكثر من كونها صادرة عن صلته بالفن لذات الفن أو عن نزعة فنية خالصة فى مزاجه وطبعه .

فهو يقول في « الباب المرصود » يخاطب « حنين »:

«هذه الجنة الخراب \_ وطننا . . الخ . وهذه العروس النائحة \_ حياتنا . . الخ . وهذه الفانية المهجورة لانها لاتعرف الدلال \_ عاميتنا . . الخ . وهذه الشجرة الشرقية الفربية \_ ثقافتنا . . الخ .

تلك جميعا أيها الصديق ، هي الينابيع التي تفجرت بأغانيك ... . . الخ »(١) .

أى أن فضيلة أغانى «حنين » قائمة فى رأى عمر ، بكونها متفجرة من ينابيع الوطن والحياة والعامية والثقافة .

وفى « الفصول الاربعة » يقول: « والشرط الأساسى ، أولا وآخرا ، هو أن يستمد المرء عناصر فنه وأدبه من الينبوعين اللذين لايشت سلسبيلهما أبدا ، أعنى الكون والحياة: كون تنفذ روائعه ولا تحد صوره ، وحياة لن تزال متطورة متحولة ، فكأنه بعث مستمر في خلق جديد » (٢) .

واقف هنا عن الاستشهاد بسائر الكتب التى خرجت لعمر بعد « الباب المرصود » و « الفصول الاربعة » لان تلك معروف أمرها لا يحتاج أحد من القراء للما أعتقد لله أن أدله فيها على مكان النزعة الواقعية من تفكير عمر وأدبه ، فأن تلك الكتب جميعها تدل على نفسها بمجرد ذكر أسمائها: « لا هوادة » ، « أديب في السوق » ، « الحقيقة اللبنانية » ، « الاتحاد السوفياتي حجر الزاوية » ،

فالواقعية في تفكير عمر وفي أدبه ، نزعة أصيلة عميقة الجذور النفسى والفكرى معا ، وذلك أن عمر كان متصلا مع الحياة الواقعية باحساسه وبذوقه ، ثم كان متصلا مع الحياة بنضاله السياسي منذ كان فتى طوح به النضال الى المجلس العرفي بعاليه مع رفيقه الشهيد عمر حمد ، ومنذ كان يعمل مع رفاقه في «حزب الاستقلال » وفي «الجمعية العربية الفتاة » ، ثم منذ وضع كتابه الاول «كيف ينهض العرب » .

وكان عمر متصلا مع الحياة الواقعية ، كذلك ، بثقافته: ثقافته الحقوقية ، وثقافته السياسية ، وثقافته الادبية .

<sup>(</sup>۱) « الباب المرصود » ص ٣٦ - ٣٧ ٠

<sup>(</sup>٢) « الفصول الأربعة » ص ١٦ -

ثم كان عمر متصلا مع الحياة الواقعية ، بحكم بيئته وعصره ، فقد كان للنهضة العربية الناشئة ، هزة في بيروت يوم كان عمريطلع على الحياة بفتوته وحماسته وخصب شعوره .

من هذه الاسباب كلها ، كانت الواقعية في تفكير عمر وفي أدبه دات اصالة وعمق ورسوخ .

ومن هنا ، كان أصل تطوره الفكرى ، ثم كان مصدر هــــذا « التبلور » المتصل أبدا في تفكيره حتى كتب « الاتحاد السوفياتي حجر الزاوية ».

### \* \* \*

وماذا نقصد من هذا كله ؟ .

نقصد أن نمهد الى القول بأن عمر فاخورى ، كان منذ نشأته الفكرية الاولى وطنيا ، وكان واقعيا سواء فى تفكيره أم فى أدبه ، ثم نريد أن نخلص من هذا الى تحديد مذهبه السياسى ، الذى يقوم على هذا الإصل ، أى على وطنيته الواقعية المفكرة الواعية . .

فهل كان عمر نازيا ؟

طبعا لا ، لان أمره مع النازية أمر مشهور لا يحتاج حتى الى مجرد الاشارة ، فقد « تبلور » تطوره الفكرى والسياسى ، أول ما بدأ « يتبلور » بأن حمل خشبته على كتفه ومضى يكافح النازية فى جرأة وصراحة سبق بهما الكثيرين ممن كافحوا النازية فى هذه الديار ابان الحرب العالمية الثانية .

فقد كان عمر يومذاك يرفع صوته جهيرا صافيا ، ليقول:

« ولما كان الالمان النازيون يعتقدون فى أنفسهم أفضلية على سائر البشر ، كأفضلية الذئب على النعجة ، أو كأفضلية الطاهية على الارنب ، فلا بدع ان كان لهم بازاء سائر الامم تلك الحقوق ، وعلى سائر الامم نحوهم ما يقابلها من الواجبات ، وأن جماعة هسسذا شأنها: تؤمن بافضليتها الجنسية على شعوب الارض ، وتعزز هذه

الافضلية بما تزعم من رسالة الهية ، لا يمكن أن تسلم بمبدأ من مبادىء الحق والخير والعدل ، وأن تكون مرتبطة بعهد أو ذمة أو ميثاق ، ومن الخطأ الفاحش أن يكتفى بالاحتجاج على ذهنية أثيمة مؤذية كهذه ، كما أنه من العبث استنكار العمل « الوحشى » الذى يأتيه الذئب نحو أخيه الخروف ، أو الاحتجاج ... يجب أن نعرف تلك الذهنية حق معرفتها وأن يتوسل العالم المتمدن، بما في ميسوره لدفع غائلتها ومنع أذيتها ، لا أن يعيش في جو من التفاؤل الافن ، والطمأنينة الخادعة (١) » .

ففى هذا الكلام ، ضوء يكشف لنا عن أن عمر فاخورى قد بفض النازية ، لانه أبغض فيها أولا فلسفة القوة التى تنكر قيم الحق والخير والعدالة ، ولانه أبغض ، ثانيا ، هذه الروح العنصرية المتعصبة المتعالية التى تنكر على الشعوب والامم حقها وفضلها وقيمة انسانيتها ، ولانه أبغض في النازية عدوانها على الشسعوب والامم لتسخيرها واستعمارها واستعبادها ، ولانه أخسيرا ، خاف على الحضارة الانسانية أن تقضى عليها غائلة هذه النازية الاثيمة الباغية .

ونستطیع أن نكشف بهذا الضوء من كلام عمر انه لیس محمولا على كره النازیة بعاطفة عنصریة ، أو عصبیة قومیة انكماشیة ، بل كره النازیة بدافع من انسانیته وبدافع من فكره الواعی المثقف ، ثم بحرص منه على قیم الحق والخیر والعدالة أن ینال كل شعب وتنال كل أمة منها بنصیبها الطبیعی .

وهذا الامر الظاهر فى كل آثاره ، يدل على أنه لم يأخذ بمفهوم القومية الذى يدعو الى عصبية وانعزال عن سائر القوميات ، ولم يأخذ بمفهوم القومية القائلة بنظيرية الدم والجنس ، والتفوق العنصرى ، أو النازعة الى الاسرة والانانية والانكماش الذاتى ، وها هو ذا يدافع (٢) عن الشعب الفرنسي يوم كان فى قبضة النازية والمنازية والمنافع (٢) عن الشعب الفرنسي يوم كان فى قبضة النازية والمنازية والمنافع (٢) عن الشعب الفرنسي يوم كان فى قبضة النازية والمنافع والمنافع

<sup>(</sup>۱) « لاهوادة » ص ۱ ه •

۲) « لاهوادة » ص ٥٥ ــ ٥٦ .

الفازية التى كانت تحتله ، دفاعا تحس فيه شعور الانسسسان بآلام الانسان في أى شعب كان .

فليس عمر فاخورى ، اذن ، من القائلين بالقومية ، بمعناها العنصرى الانعزالى المساتند الى تفوق الجنس والدم ، وانما هو يرى الى القومية من وجهة النظر السوفياتية التى حلت « مشكلة العناصر القومية » كما قال:

« ولكن علام لم تبد أية بادرة الشقاق في صحصفوف الاتحاد السو فياتي ، رغم هول الصدمة التي تلقاها ، وقد كانوا يعلقون على نتائجها امالا طوالا عراضا ؟ . يعود بعض ذلك ، كما أسلفنا بيانه ، الى تدابير الوقاية التي قضت على جراثيم الطابور الخامس . لكنه يعود أيضا ، وبالدرجة الاولى ، الى السياسة الحكيمة الرشحيية التي انتهجها الاتحاد السوفياتي ، في علاقات عناصره وقومياته ، بعضها ببعض ، كان يطلق على الروسيا قبل ثورة اكتوبر سخة والعسف بضروبه ، مما كان الحكم القيصري يمتحن به الامة الروسية والعسف بضروبه ، مما كان الحكم القيصري يمتحن به الامة الروسية نفسها وسائر العناصر والاقوام والمذاهب الدينية ، خلا المخهب الارثوذكسي . لن نقف لا طويلا ولا قليلا ، عند ذكر المذابح التي طالما عصفت بالبولونيين والاوكرانيين ومسلمي أوزبكستان بحسبنا فن نقول ان ثورة أوكتوبر حطمت ((سجن الامم )) واطلقت القوميات من أصفادها ، والمناهب الدينية من خوف الاضطهاد ، لا يستغل من أصفادها ، والمناهب الدينية من خوف الاضطهاد ، لا يستغل قوم قوما ، ولا يعلو دين على دين : تلك هي الساواة في الحرية (۱) )).

فعمر ، اذن ، لا يخشى النظام السوفياتي على قوميته العربية ، ما دام يرى هذا النظام قد حل مشكلة القوميات والعناصر حلا عادلا ، وما دام يرى القوميات السوفياتية تعيش في ظل النظام السوفياتي الاشتراكي ، وهي مطلقة من الاصفاد ، وكذلك المذاهب الدينية متحررة من خوف الاضطهاد .

<sup>(</sup>۱) « الاتحاد السوفيتي حجر الزاوية » ص ۲۱ .

وعمر ، اذن ، يرى كذلك أن القوميات والعناصر السوفياتية تعيش في ظل النظام السوفياتي الاشتراكي لا يستغل فيه قوم قوما ، ولا يعلو فيه دين على دين ، ويرى أن « تلك هي المساواة في الحرية » .

ومعنى هذا أن عمر فاخورى ليس يرى شيئا من التنافض ولا الخصومة بين القومية وبين الاشتراكية ، بل هو يرى العكس ، أى فى الاشتراكية الحل السليم المتين لمشكلة القوميات والعناصر ، مضافا الى انه يرى أن « الخطى الجبارة التى خطاها الاتحاد السوفياتى فى جميع ميادين الحياة ، هى ما يكاد يدخلل فى باب الخرافة ، لكن الخرافة هنا دون الحقيقة » . (١)

ويرى عمر فاخورى أيضا «أن ذوى النية الطيبة لن يقتنعوا بعظمة الاتحاد السوفياتى ، وصلاح نظامه ، الا اذا اطلعوا ، ولو لماما ، على الدستور السوفياتى الذى أبرم سنة ١٩٣٦ » . (٢)

ثم هو يرى أنه « ينبغى أن نفرق بين نوعين من الملكية الخاصة: هناك ملكية خاصة يستثمر بها البشرى بشريا مثله ، كحيازة المناجم والمصانع والمزارع الكبيرة ، وهناك ملكية خاصة لا يستثمر بها الانسان اخاه الانسان ، كحيازة امتعة وأدوات ينتفع بها المالك انتفاعا مباشرا أو يستهلكها ، من فونفراف وسيارة ومسكن وقطعة صفيرة من الارض وهلمجرا . أن هذه الملكية مباحة في الاتحاد السوفياتي ، والماركسية أنما الفت استثمار الانسان للانسان » . (٣)

وفي هذا صراحة بأن عمر فاخورى كان لايرى رأى النظام الرأسمالي في الملكية ، وفي استثمار الانسبان للانسسبان ، وهاتان هما دعامة الرأسمالية ، فهو \_ اذن \_ لا يدين بالرأسمالية في « الهالم الحر » ، بينما هو يبدى رضاه واعجابه بالملكية الخاصة المحدودة في النظام

<sup>(</sup>۱) « الاتحاد السوفيتي حجر الزاوية » ص ۲۱ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢٦ ٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٢٧ -

السوفياتي ، وبالغاء الماركسية استثمار الانسان للانسان .

ويرى عمر فاخورى ان « نظرة واحدة الى الدستور السوفياتى، كافية لاثبات هذه الحقيقة البديهية البسيطة ، وهى أن الرابطة العائلية فى الاتحاد السوفياتى من أوثق الروابط وأعظمها حرمة ، ان الولد والاسرة فى الاتحاد السوفياتى هما زينة الحياة ، دون أن يكونا حجر رحى فى الاعناق ، (١)

ثم ينفى عمر فاخورى تهمة « الدعاية الاثيمة » ـ كما يسميها ـ التى تلصق بالاتحاد السوفياتى بشأن الاديان ، ويرى « ان حـق ممارسة العبادات الدينية ، بأقصى ما يمكن من الحرية ، حق معترف به ، محمى فى الدستور السوفياتى » . (٢)

ويدفع عمر فاخورى « التهمة التى يوجهها بعضهم ( الى سالين ) ، زاعمين انه الحاكم بأمره ، الدكتاتور الامثل (٣) » ثم يقول فى رفع التهمة : « ان الكاتب الإلمانى اميل لودفيج سأل ستالين عن دكتاتوريته هذه فأجاب : لقد علمتنا ثورات ثلاث ، ان بين مئة قرار يتخذها زعيم فرد ، عشرة منها قد تصيب ، وتسعين أو أكثر تكون خاطئة .

« ذلك جواب ستالين ، فاذا كانت هذه الحرب ، قد أثبتت أن الاتحاد السوفياتي أصاب تسعين في ألمئة ، أن لم نقل دائما ، فهو الدليل القاطع على أن الاتحاد السوفياتي ليس بديكتاتورية ، بل أذا لم يكن الاتحاد السوفياتي ديمقراطية ، فقد آمنت بأن الدنيا من الديمقراطية خلاء (٤) » .

وهكذا يرى عمر فاخورى الى كل نواحي الاتحاد السوفياتي

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۲۸ ،

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢٩٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٣٠

بهذا النظر من الرضا والاعجاب والاطمئنان والثقة ، فماذا يكون مذهبه السياسي ، اذن ، في ضوء هذا البيان ؟

انه يكره النازية ، وقد كافحها بشجاعة وجلاد وايمان ، وهو يحب الاشتراكية السوفياتية برضا واعجاب وثقة واطمئنان ، وهو الى ذلك كله وطنى يحب وطنه ، ويكره له الاستعمار بكل الوانه واسمائه .

ومعنى هذا كله ، بصريح الرأى ، ان عمر فاخورى وطنى مؤمن يذهب الى الاشتراكية الماركسية ، كما رأينا ، ولا يرى فى الذهاب اليها ، ولا فى الانتصلى للاتحاد السوفياتى ، ما ينافى وطنيته وعروبته ، بل يرى فى ذلك عونا لوطنه على الخلاص والانعتاق من الاستعمار ، وسبيلا الى الاستقلال الصحيح ، والبناء الوطنى السليم والرفاهة الشعبية الخالصة من استثمار الانسان للانسان ، وقد نطق بذلك صريحا فى آخر خطاب القاه قبل أن يودع الحياة ببضللة أيام ، اذ نادى « بحرية العرب جميها وسعادتهم جميعا فى لبنان وسوريا والعراق ومصر وفلسطين وشرقى الاردن وشمال أفريقيا(١)» و« كان آخر هتاف هتف به من على منبر شعبى ، قبل أن يغادرنا ماديا الى عالم الفناء ، وفكريا ، الى عالم الخلود ، هو الهتاف لوطنه ، الاستقلاله وحريته وسعادته (٢) » .

يبقى أمر واحد: هل كان عمر فاخورى « مناضلا حزبيا » ؟
اما الجواب عن هذا ، فاننا نراه مثبتا بصراحة أيضا في مقال نشر بعد ثلاثة أيام من وفاة عمر فاخورى ، في جريدة حزبية لقائد حزبى يعترف فيه أن عمر فاخورى قال له باسلوبه الطريف وقد زاره قبل وفاته ببضعة أيام في فراش مرضه ، ورغب اليه أن يتولى الحزب معالجته: « انكم لم تعطوني بطاقة انتساب للحزب فلست مجبرا على التقيد بقراركم ، ثم استدرك: ولكنني مناضل « غير حزبي » على كل حال (٣) » .

<sup>(</sup>۱) و (۲) « عمر فاخوري أديب الحرية والنور » لخالد بكداش ص ١٤٠٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٥٧ ٠

قلت: هذا اعتراف من قائد حزبی ، ومعناه أن الحزبین لایدعون أنعمر فاخوری كانحزبیا ، ولكن آثار عمر فاخوری التی كتبها فی سنیه الاخیرة ، ناطقة بصراحة لا تقبل التأویل انه كان یری وطنیا ، استقلالیا ، اشتراكیا یؤمن بنظام الاتحاد السوفیاتی ایمان ثقیة واطمئنان و تفكیر .



## مؤتمرالكتاب السوثييت

كتبت هذه الفصول الثلاثة عقب عودة الؤلفة من الاتحاد السوفياتي ، وقد حضر هناك ، باسم رابطة الكتاب العرب في لبنان ، مؤتمر السكتاب السوفيانيين الثاني الذي انعقد في موسكو من ١٥ الى ٢٥ ديسمبر ١٩٥٤ .

#### - 1 -

### بين الكرملين وقاعة الاعمدة . . . في موسكو

نحن الآن فى موسكو فى الساعة الرابعة ، عصر اليوم الخسامس عشر من ديسمبر عام ١٩٥٤ ، فنحن اذن فى الموعد التاريخى المنتظر ، موعد افتتاح المؤتمر الثانى للكتاب السوفياتيين .

ها هى ذى طريقنا الى الكرملين ، طريق سهلة فسيحة لا نرى فيها ضيقا ، ولا التواء ، ولا تجهما ، على رغم ما نسجوا حولها من أساطير! ... .

وها هى ذى أبواب الكرملين مفتحة مشرعة ، تستقبل بالرحابة والسماحة \_ وفود الكتاب السوفياتيين ، من حقول القمح الذهبية في أوكرانيا ، الى حقول الجليد الفضية في سيبيريا ، وتستقبل كذلك \_ بالرحابة والسماحة \_ وفود الكتاب من تسعة وثلاثين وطنا وراء الوطن السوفياتى . "

وها نحن الآن وراء أسوار الكرملين ، في داخل « الحصـــن الرهيب » . . . ولكن ، ما بال هذا الحصن لا يبدو رهيبا كمـــا يصورون ؟ . . . .

ما بال هذه الساحات الفساح تبدو هكذا: رحيبة ، سسمحة مستبشرة لا ريبة في جنباتها ، ولا حذر ، ولا كآبة ، ولا رقباء ، ولا عيون حرس ، ولا فوهات بنادق ، ولا رؤوس حراب ، ولا آذان مرهفة تحصى على الوافدين خلجات القلوب وخفقات الانفساس ، وهمسات الشفاه ؟ ...

ما بال هذه القاعات الوساع الانيقات ، تفتح صححورها الان جميعا لأدباء الشعب السوفياتي ، ولأدباء الشعوب التسعة والثلاثين في خارج الوطن السوفياتي ، كما تفتح صدورها لاطفال الشحص في احتفالات المواسم ومهرجانات الاعياد طوال العام ، فاذا هي تفتح لهم آفاقا وسيعة مديدة لا حدود فيها ، ولا حواجز ، ولا «طقوس» ولا « بروتوكولات » ؟ . . . .

يا عجبا! . . أين هذا الذي رأينا ونرى من ذاك الذي كنا السمع ؟ . . أكذا يصح أن يكون الفرق بين سمع الانسان وبصره في دنيانا العجيبة ، على قرب ما بين السمع والبصر ؟ . .

### \* \* \*

... ودخلنا القاعة الكبرى حيث يعقد مجلس السوفيات الاعلى جلساته ، فاذا هى الآن فى تصرف الكتاب السوفياتيين يفتتحون فيها مؤتمرهم الثانى العظيم ، لانهم ادباء الشعب حقا فهم اذن ممثلو الشعب حقا .

وجلس المؤتمرون ، والضيوف ، في مقاعدهم ، ثم ظهرت على المنصة العريضة الكاتبة السوفياتية أولجا فورش تحمل أثقال السنين من عمرها ، ويسند كتفيها الكاتب المشهور قسطنطين فيدن، فاستقبلهما الجميع بحماسة .

ثم انتخب نحو مئة كاتب لرئاسة المؤتمر « البريزيديوم » من

كتاب الجمهوريات والقوميات السوفياتية جميعا ، ودعى هؤلاء الاعضاء الى المنصة ، وما كادوا يستقرون فى صدرها ، حتى أطل اركان الدولة السوفياتية ، فأخذوا مقاعدهم وراء صف كتساب الشعب ، واستقبلهم المؤتمرون بحرارة .

نعم ، لقد جلس أركان الدولة ، وراء الصف الكبير من كتباب الشعب .

### \* \* \*

وأعلنت أولجا فورش افتتاح المؤتمر ، وذكرت ستالين ومكسيم جوركى ، وغيرهما ممن شهد المؤتمر الأول للكتاب السوفياتيين عام ١٩٣٤ ، وأشادت بنضال الادب السوفياتي خلال العشرين سنة الاخيرة ، لبناء الاشتراكية ، وقالت أن الكتساب السوفياتيين أنما يكتبون اليوم للسلم ، وأن ملايين الناس في مختلف شعوب العالم يفالبون القوة السوداء الان ، هذه القوة التي تريد أن تهلك العالم ، ولكن قوة حق الشعوب وقوة الحب ما بين الشعوب ، ثم قوة ارادة السلم عند الشعوب ، انما هي الغالبة آخر الامر لا محالة .

وهنا أعلن « فيدن » أننا سنسمع الان تحية اللجنة المركزية للحزب الشيوعى في الاتحاد السوفياتي الى الكتاب السوفياتيين .

وكانت التحية رائعة فى تقـــديرها للادب من حيث قيمتــه الانسانية ، ومن حيث كونه قوة عظيمة دافعة من أعظم القوى التى تدعم بناء الاشتراكية فى الوطن السوفياتى ، وكانت التحية رائعـة أيضا فى دلالتها العميقة على تماسك الوحدة ما بين قوى الفكر والفن وبين قوى الشعب والدولة معا ، هذه القــوى التى تبنى نظامها وحياتها وسعادتها ، فى مثال بكرمن التعاون والانسجام ، على صخرة السلم والاشتراكية .

ثم انقضت أربع ساعات والمؤتمرون في اصفاء عجيب الى تقرير الشاعر الكسى سوركوف عن تطور الأدب السوفياتي في مدى العشرين سنة التي فصلت ما بين المؤتمر الاول وبين هذا المؤتمر الثاني للكتاب السوفياتيين .

والامر عجيب حقا في تجرباتنا نحن الذين نعيش بعيدا عن العالم الاشتراكي . . أربع ساعات يقضيها جمهور ضخم وهو يصفى بانتباه رائع الى تقرير يتحدث في موضوع واحد ؟ . .

ولكن الامر ليس عجيبا عند القوم هناك ، فان الحديث طيب في تفوسهم ، عذب على اسماعهم ، لانه حديث معركة ضخمة من معاركهم البطولية ، ولانه حديث انتصاراتهم المتلاحقة في تاريخ هذه المعركة منذ بدايتها حتى اليوم ، وهل شيء اظيب لنفس الانسان واعذب على سمعه من حديث كهذا يروى قصة بطولاته وانتصاراته ؟.

### \* \* \*

ها قد انتهت جلسة افتتاح المُوتمر ، فهل انتهى \_ اذن \_ مقامنا في الكرملين ؟.

يبدو أن مفاجأة أخرى تنتظرنا في داخل هذا «الحصن الرهيب»!

. وكانت المفاجأة . فاذا جماعات أهل الادب تتدفق من مختلف الابواب الى قاعة جميلة تواجه القادمين بلوحة فنية تعبيرية يرى قيها لينين العظيم يخطب حشدا من الجماهير ، وقد أخذت هذه اللوحة الناطقة عرض الجدار كله وأبدعتها ريشة رسام سوفياتي كبير ، وسخرت عليها الاضواء من السقف المزخرف ، حيث تتواكب الثريات الانيقة الفاخرة في نسق فني بهيج .

ثم اذا بالقاعة الجميلة هذه ، ليست سوى طريق الى قاعة اروح وابهج وافست هى قاعة « جيدرجيقسكى » واذا بنا فى موج من الموسيقى وموج من المرح والبهجات لا نعرف ابن ينتهى مداه ، ثم اذا فنون الرقص والفناء ، من مختلف الوانها ، يعرضها فنسانو الشعب تحية للكتاب الواطنين والضيوف الاصدقاء .

وتتلاقى العيون من كل جانب ، وتتصافح الأيدى ، وتتفاهم الالسنة على الحتلاف اللغات ، وتلمح عينى على الصدور شارات وأوسمة ، واسأل صاحبى \_ وهو هذا الفتى السوفياتى الطيب الذى اختار لفتى العربية فدرسها في معهد العلوم الشرقية بجامعة موسكو حتى اتقنها أدبا وكلاما وتاريخا \_ اسأل صاحبى هذا:

\_ من هذا الرجل العسكرى يمازح الادباء ، ويمازحونه في بساطة وطيبة ، وفي غير كلفة بينه وبينهم ؟ .

ويضحك صاحبى ، يوسوبوف ، ثم يقول :

\_ هل سمعت يوما باسم زوكوف ؟

قلت: لعلك تعنى المارشال زوكوف فاتح برلين وقاهر الزحف البربرى على موسكو ؟

نعم ، هو ذاته . .

فرجعت النظر الى المارشال ، فاذا هو ببساطته هذه أعظم منه باسمه العسكرى التاريخي ، ثم رجعت النظر الى صاحبي ، وقلت :

\_ ولكن ، ما للعسكريين ولحفل أهل الادب ؟.

فضحك مرة أخرى ، وقال: العسكريون عندنا والكتاب كلهم من الشعب ، وليس بينأبناء الشعب حدود وحواجز ، مهما اختلفت أعمالهم ومهماتهم ، ثم أن المارشال زوكوف أنما يحضر هذا الحفل لا بصفته العسكرية ، بل بوصفه أديبا وصديقا للادباء ، فهو يتابع خط سير الادب السوفياتي والعالمي بشغف ولهف لا ينقطعان ، وهو لاشك يفتنم هذه المناسبة التاريخية ليشسارك أصدقاءه الكتاب فرحهم بمؤتمرهم التاريخي .

قلت: وهـذه الاوسمة والشارات على صـدور الاخرين ، يا صديقى ؟.

قال: انهم جميعا من السكتاب السوفياتيين ، فان هنسا بين المندوبين الى المؤتمر ستة عشر كاتبا يحمل كلهم وسام ستالين ، وأربعة كتاب نال كل منهم لقب بطل الحرب ، لانهم جميعا من أبطال الحرب الوطنية التى شنتها النازية البربرية على الوطن السوفياتى ، وبين المندوبين أيضا عدد كثير ممن أحرزوا أوسسمة أخرى جزاء ما أبدعوا فى القصة والرواية ، وما أعطوا الشعب من أدب النسور والخير والسلم .

ورحنا نطوف في الحفل ، ونتعرف الوجوه والاسماء ، ونسأل

عن شؤون وشؤون ، فاذانحن نعلم أنبين المؤتمرين ١٢٣ كاتبا سوفياتيا شهدوا المؤتمر الأول عام ١٩٣٤ ، واستمعوا الى مكسيم جوركى ، ولا يزالون يذكرون من أحاديث فى ذلك المؤتمر آراء وملاحظات يذكرونها الان أشسبه بالوثائق التاريخية الحية ، ويحتجون بها فى مناقشة بعض القضايا الادبية ، ولا سيما قضية الواقعية الاشتراكية التى كان لها النصيب الاكبر من أبحاث المؤتمر الثانى الجديد .

ونعلم كذلك ، في هذا الحفل بالكرملين ، أن خمسا وأربعين قومية في الاتحاد السو فياتي تتمثل في المؤتمر ، وان بين المؤتمرين ٢٧٠ كاتبا روائيا وقصصيا ، و ٦٥ ناقدا ، وأكثر من مئة شاعر ، و ١٧ كاتبا هم أعضاء في المجمع العلمي ، وخمسة كتاب هم أعضاء في اللجنة السو فياتية للدفاع عن السلم .

ويحدثنى كاتب أوكرانى ، فى الحفل نفسه ، عن مشاركة الكتاب السوفياتيين فى الحرب الوطنية الدفاعية ، وعن بلائهم الحسن فى هذه الحرب ، وعن شعور المواطنين جميعا بعرفان هذا الصينيع الجميل لكتابهم ، ويقول لى أن أكثر من ٣٧٠ كاتبا وشياءرا ممن شاركوا فى المعارك الدفاعية فى صفوف الجيش وفى حشود الانصار ، قد شاركوا لى بعد النصر لى فى النضال السلمى لبناء ما هدمته الحرب وفى توطيد أسس الاشتراكية فى ميادين الصناعة والزراعة والتنظيم والتثقيف ،

كان الكتاب الذين حدثونا بهذا وأمثاله ، يحدثوننا ببسلطة وتواضع بحيث يشعروننا أن ما فعله الكتاب السوفياتيون من هذا كله ، انما كان أبسط واجباتهم نحووطنهم ، لايستحقون عليها حمدا ولا شكرا ، وأن ما يلقونه من حب الشعب لهم جزاء ذلك ، ليس هو الا دليلا على طيبة شعبهم وتماسك صفوفه .

### في قاعة الاعمدة

• • نحن الان فى الساعة العاشرة صباح اليوم السادس عشر من ديسمبر ، وهـ ذه و فود المؤتمر تزحف الى قاعة الاعمـدة فى بيت النقابات .

وبيت النقابات هذا ليس كما تدل عليه كلمة « البيت » في عرفنا نحن ، وانما هو قصر فخم ، بديع الصنع ، رائع الزخرف ، من هذه القصور التي شادها القياصرة ورجال بطانتهم ، لينعموا بها وحدهم فهي ما عرفت يوما في عهود السلطان القيصري وجها واحدا من وجوه أبناء الشعب ، الا وجوه العبيد والخدم وهم في ربقة العبودية ومذلة الامتهان ووجع الحرمان .

ولكن ، قد انقلب أمر هذا القصرالبديع ، منذ الثورة الاشتراكية كما انقلب أمر هاتيك القصور العظيمة كلها منذ ذاك ، فاذا هو بيت النقابات ، أى بيت أبناء الشعب ، تلتقى فى قاعاته وأروقته صفوف الكادحين ، وجماهير العمال والفلاحين والمثقفين والكتاب والشعراء والفنانين ، وحشود الاطفال من أنحاء الجمهوريات الاشستراكية السوفياتية فى المواسم والاعياد والمهرجانات .

وقاعة الاعمدة ، هى القساعة الكبرى فى هذا القصر الجميل ، تزدان نواحيها بأعمدة المرمر ، وترف على جوانبها ثريات البلور فى أروع صنعتها المعهودة ، وتتمازج على جدرانها ألوان من فنسون الريازة القديمة البديعة .

هذه القاعة . . ما أعجب أمرها! . فكم شهدت ، أيام القيصرية ، أجسسادا تتخلع من مجون أو بذخ أو بطر ، وكم حفلت برؤوس تملؤها هواجس الشر وخواطر السوء وأوهام المجد الزائف الظالم ، وكم دارت في جوانبها من ظلالات وظلامات ، وكم حيكت بين أعمدتها من مؤمرات لامتصاص عرقالشعب ، ومن اشراك لاقتناص أحراره!

وها هى ذى قاعة الاعمدة اليوم ، تشهد مؤتمر الكتاب ، كتاب الشعب ، كما تشهد كل يوم ، منذ ثورة أكتوبر ، وجوها جديدة ، هى وجوه الابطال من أبناء الشعب البسطاء الذين نحتوا لها يوما أعمدة المرمر بسواعدهم وزخرفوا جدرانها من عرق جباههم .

وهؤلاء رجال القلم: صانعو الفكر، ومهندسو الانسانية \_ كما قال ستالين \_ ومبدعو النور وملهمو الخير، يجتمعون اليـوم، بمؤتمرهم الثانى العظيم، في قاعة الاعمدة هذه يتصدرها تمثـال

مكسيم جوركى ، الكاتب الانسانى الذى ناضل القيصرية الى جانب القادة المناضلين في الطليعة ، قادة الثورة الاشتراكية .

#### \* \* \*

هذا هو مؤتمر الكتاب السوفياتيين الثانى ، يعقد جلسته الاولى في قاعة الشعب الكبرى ، قاعة الاعمدة . وهذا هو مكسيم جوركى يطل على المؤتمرين بوجهه الانيس البسيط ، ويحيا بينهم بأفكاره القائدة . ويتحدث اليهم بآثاره الخالدة ، فكأنه يحضر مؤتمرهم الثانى يسدد ويعلم ، كما كان شأنه في المؤتمر الاول منذ عشرين عاما

### المنزلة التاريخية للمؤتمر

هى تسعة أيام توالت خلالها جلسات المؤتمر ، فى الصباح وفى المساء ، وكأنها تاريخ ضخم ، فقد كانت من تاريخ الواقعية الاشتراكية فى أزهى أيامها ، ومن تاريخ الادب التقدمي فى أخصب عهوده .

لقد جاء هذا المؤتمر في ابانه ، واذا فصلت بينه وبين المؤتمر الاول للكتاب السوفياتيين عشرون كاملة من السنين ، فانما كانت هذه السنون عهد تجربة تاريخية حية لا مثيل لها في تجربات الادب التقدمي العالمي ، وكان لابد للواقعية الاشتراكية في الادب والفن ، من أن تجتاز هذه التجربة العظيمة ، في هذا المدى الطويل من السنين حتى تظهر فضائلها ، وحتى تتكشف الاخطاء ، في ثنايا تطبيقها العملى الى جانب تطبيق النظام الاشتراكي ، بحيث يستطاع تدارك الاخطاء على بصيرة ووضوح ، وفي خطى سديدة رشيدة .

ومن هنا كان المؤتمر حادثا تاريخيا في حياة الاشتراكية من حيث هي فكرة وعلم ومبدأ ، ومن حيث هي نظام اجتماعي واقتصادي ، ثم من حيثهي مظهر من أروع مظاهر التطور التاريخي في قوانين المجتمع الموضوعية .

ولقد بدا لنا ، نحن المندوبين للمؤتمر من وراء العالم الاشتراكي أن الشعب السوفياتي بأسرة ، كان يرى في مؤتمر كتابه حادثا تاريخيا كبيرا بالفعل ، لان الادب هناك متصل اتصالا وثيقا بحياة الشعب ، ولان الشعب هناك على اتصال دائم بحياة الادب لا انقطاع له ، ذلك

لان بين حياة الشعب وحياة الادب هناك تفاعلا عجيبا لم يعرف تاريخ الانسانية نظيرا له قط .

كنا نرى هذه الظاهرة الرائعة ، طوال أيام المؤتمر ، فى كثير من المظاهر والدلائل ، فقد كانت الرسائل تتوالى على سكرتارية المؤتمر من مختلف فئات الشعب السوفياتى ، فى مختلف جمهورياته وقومياته ، فهناك رسائل من أمهات ، ومن عمال ، ومن فلاحين ، ومن أطفال ، وطلاب ، وهناك رسائل اشترك فى كتابتها آباء وأمهات مع أبنائهم وبناتهم ، وهناك رسائل من قراء من جمهوريات سوفياتية نائية كجمهورية كومى فى أقصى الشمال ، وهناك رسائل من جماعات التلاميذ الصفار والكبار فى عدد من المدارس الابتدائية والثانوية .

كانت هذه الرسائل جميعا تتحدث أولا عن فضيل الكتاب السوفياتيين في التعبير عن بطولات الشعب وهو يبنى حياته الاشتراكية ، ثم تتحدث عن النواقص التي يلحظها القراء في القصص والروايات لكبار الكتاب ، ثم تطالب بتدارك هذه النواقص ، وتقترح على الكتاب أن يهتموا بموضوع كذا من مواضيع الحياة وبقضية كذا من قضايا الشعب .

وكان طابع الانتقاد الموضوعى المحدد ظاهرا ملحوظا فى كثير من هذه الرسائل ، بحيث دل دلالة واضحة على تفهم القراء هناك لقضية الادب ، وارتفاع مستوى ثقافتهم الادبية ونمو حاسة الملاحظة الفنية عندهم .

ولم تكن ظاهرة الاهتمام الشعبى بمؤتمر الكتاب ، قاصرة على رسائل القراء هذه ، بل كنا نلاحظ هذه الظاهرة في عناية الصحف بنشر التقارير الطوال التي كان يلقيها الكتاب خلال جلسات المؤتمر ، وبنشر تفاصيل المناقشات الصريحة الجريئة الدائرة في هذه الجلسات ، حتى « البرافدا » كانت تنشر الكثير من الخطب والتقارير بنصوصها الطويلة ، رغم كونها الجريدة السياسية الاولى التي يفترض بها أن تشفل صفحاتها بقضايا السياسة الكبرى ، ولكن قضية الأدب هناك مرتبطة بأهم قضايا الوطن والشعب .

كما كنا نلاحظ هذا الاهتمام كذلك في أحاديث النساس الذين نلتقيهم ما بين الجلسة والجلسة ، فقد كانت هذه الاحاديث تدور ، في معظمها ، على أهمية مؤتمر الكتاب السوفياتيين في هذه المرحلة الزمنية التي يجتازها النظام الاشتراكي في الوطن السوفياتي ، وفي سائر بلدان الديمقراطية الشعبية .

### الجراميز في المؤتمر

ولن ننسى ، من ظاهرة الاهتمام الشعبى بالمؤتمر ، ذلك المشهد الرمزى البليغ التعبير ، مشهد الجراميز من التلاميذ الصفار ، وقد وفدوا الى قاعة الاعمدة ، بصف طويل ، ينشدون نشيد الكتاب السوفياتيين ، ثم وقفوا صفين أمام رئاسة المؤتمر ، يواجهون صفوف الكتاب من المؤتمرين ومندوبى البلدان الخارجية ، وأخذوا بعسد تحية المؤتمر لل يوجهون ، واحدا فواحدا ، انتقادات طريفة وعميقة معا الى كتاب الشعب السوفياتى ، بأسلوب رشيق خفيف الظل ، بليغ الدلالة .

ومما جاء على لسان بعض الجراميز ، في هذا الموقف الطريف ، قولهم ان الحكومة تهديهم - في جملة الهدايا الكثيرة - صنوفا من الكتب ، وانهم يحبون الكتب كثيرا ، لانها تساعدهم - كما جاء في تعبيرهم - على أن يعيشوا مع أبطال القصص ، (وهنا ذكروا أسماء عدد من أبطال القصص والروايات السوفياتية الحديثة) .

ويطيب لىأن أنقل ، بهذه المناسبة ، أمثلة من انتقادات الجراميز للكتاب ، كما سجلتها حين كانوا يلقونها في ذلك الموقف:

- نحن نشكركم ، أيها الكتاب ، على الكتب الحسانة التى تنشرونها لنا ، ونريد منكم أن تكتبوا عن العمال والمهندسين بقدر ما تكتبون عن الفلاحين التعاونيين .

- بعض الكتاب يكتبون أحيانا ولا يعرفون ماذا يريدون أن يقولوا الا بعد صفحات كثيرة ٠ ٠ نحن لا نسستفيد من الكتب التي تكتب هكذا ٠ ٠ ٠

- بعض كتابنا يظنون أننا نحن الاطفال مهذبون جدا كالملائكة ،

لا يضرب بعضنا بعضا ، ولا نعبث مع معلمينا ، مع أننا أطفال ، فكيف لا نكون شياطين ؟ . .

- اكتبوا لنا عن بعثات السياحة والاستكشاف ، وعن العلماء الناين يسافرون في البحار .

- لماذا لا يسافر أحد الكتاب مع البعثة التي ذهبت الى القطب الشيمالي ؟ • على الكاتب أن يتحمل الصعوبات في سلسبيل أن يكتب شيئا عظيما •

ـ كتابنا الكبار الاموات كتبوا أشـياء كثـيرة للاطفال ، فلماذا كتابنا الاحياء في هذا العهد ، أمثال سيمونوف ، لا يكتبون للاطفال ؟

## تحية الجيش والبحرية

وهذه دلالة أخرى على اهتمام فئات الشعب السوفياتي جميعة بموتمر الكتاب:

فقد أوفدت قيادتا الجيش والبحرية وقدا من حملة أوسمة البطولات الحربية من الضباط والجنود ، الى قاعة الاعمدة لتحية المؤتمر ، فاستقبله المؤتمرون والضيوف بحماسة حارة عميقة .

والمهم في معنى هذه التحية ، أن خطيب الوفد تحدث طويلا ، في مستهل خطابه ، عن الخدمات التي أسداها الادب السوفياتي لقضية الشعب أثناء نضاله العظيم في بناء الاشتراكية وفي توطيد الاسس لاقامة الشيوعية ، ثم قال ان هذا الامر ليدعو الى الفخر والكبرياء ، ولا سيما أن الكتاب السوفياتيين قد أظهروا في أدبهم أهم الاعمال المجيدة للجيش ، وأن الادب السوفياتي كأن دائما صديق القوات المحاربة دفاعا عن الوطن ، وكان دائما يهديها لأن تتسلح بالقوة المعنوية أكثر مما تسلح بالقوة العسكرية .

وقال خطيب الجيش والبحرية ، بهذا الصدد ، ان الكتباب السوفياتيين ساعدوا القوات العسكرية خسلال الحرب الوطنية الدفاعية الاخيرة ، مساعدات يصح أن تعد نماذج تاريخية عظيمة ،

فقد كان الالوف منهم في صفوف المحاربين الشجعان ، واستشهد منهم كثيرون في الدفاع عن الوطن .

وقال الخطيب انه يذكر كتابا عديدين عرفهم فى الخنادق وفى المعارك التاريخية الطاحنة ، وان قوات الجيش والبحرية ليسرها أن تشير أيضابمعونة الكتاب للعسكريين فى شرح المسسائل الوطنية ، وايضاح الإخطار التى كانت الفاشستية تهدد بها العسالم بأسره ، والعالم الاشتراكى بخاصة .

وقال: أن الكتاب السوفياتيين قد علمونا معانى الوطنيسة والانسانية ، فساعدتنا تعاليمهم في جهادنا الصعب .

ثم انتقل الخطيب من التحية والثناء الى النقد ، فقال أن قوات الجيش والبحرية تأمل أن تظل الصداقة المعقودة بينها وبين الكتاب قائمة في عهد الحرب ، فلماذا أهمل الكتاب هذه الصداقة فيما بعد الحرب ، فلم يكتبوا شيئا عن حياة الحيش ؟ .

وهنا ناشد الكتاب أن يزوروا الجنود والضباط في ثكناتهم ليتعرفوا حقيقة حياتهم بمختلف نواحيها ، ثم يكتبون عنها ما يرون أنه يستحق الكتابة في الشعر والقصص والروايات .

ثم قال الخطيب هذه الكلمة العظيمة: (( صحيح أن في أيدى القوات السوفياتية أسلحة ذرية وغير ذرية ، ولكن هناك أسلحة أعظم من هذه وأمضى ، هي قوة الانسان ، وهذه هي التي نرجو أن يعنى بها الكتاب ، في ما يكتبون عن حياة الجيش وعن سائر فئات الشعب )) .

وكان جواب بوريس بوليفوى ، الكاتب السوفياتى الشهير ، باسم المؤتمر ، بليغ الدلالة والمفزى ، اذ قال مخاطب وفد الجيش والبحرية:

ـ ها أنتم ترون كيف استقبلتكم هذه القاعة ، وبأية حماسة وحرارة أصغت الى تحيتكم ، وذلك ليس عجيبا ، لاننا نرى فيكم

ممثلين لاعظم جيش يمثل قوات الحق ، وكل الاصدقاء في العالم يرون فيكم ذلك ، لان جيشان هو الذي يحمى السلم ، وهؤلاء الاصدقاء في العالم يناضلون جميعا مع جيشنا في سبيل السلم .

وقال بوليفوى ، بعد هذا : « أن الجيش هو الذى أوحى للكتاب السوفياتيين ما أبدعوه خلال الحرب من أدب نضالى عظيم ، فنحن \_ اذن \_ مدينون للجيش كثيرا ، فهل ترانا قد وفينا ديننا ؟

« أن الجواب الصحيح عن تحية الجيش هو ما كتبنا من قبل وما سنكتبه بعد . »

### مهمات المؤتمر

وليس يحدد المنزلة التاريخية لهذا المؤتمر ، تحديدا علميا دقيقا سوى ذكر المهمات الخطيرة التي اضطلع بها مدة انعقاده .

ولقب كانت مهماته هذه متعددة الجوانب ، غير أنه يمكن اختصارها بالقول أنه اضطلع في جلساته جميعا ، ببسط قضية الواقعية الاشتراكية في ألادب الجديد ، ولاعادة النظر في مفاهيمها النظرية والتطبيقية ، في ضوء التجارب التي عاناها الكتاب والشعراء والنقاد في العالم الاشتراكي منذ المؤتمر الاول للكتاب السوفياتيين حتى اليوم ، تضاف اليها تجارب اعلام الادب التقدمي في العالم الرأسمالي ، أمثال بابلو نيرودا ، وجورج أمادو ، ونقولا جويلين ، وأراجون ، وناظم حكمت وغيرهم من الكتاب والشعراء العالميين الذين حضروا المؤتمر ممثلين للاداب التقدمية في الخارج .

وأهم ما في المسألة هنا أن المؤتمرين عالجوا قضية الواقعية الأشتراكية هذه ، في صراحة عجيبة سادها مبدأ الانتقاد والانتقاد الذاتي الذي يعد من أعظم أسباب القوة ومن أكبر دوافع التقدم والتطور والتسديد في التطبيق الاشتراكي .

وقد تجلت هذه الظاهرة ، ظاهرة الصراحة والنقد ، في أعمال المؤتمر بحيث خيل لفير المطلعين على الطريقة الاشتراكية في النقد والانتقاد الذاتي ، أن الكتاب السو فياتيين يعبرون ، في سلوكهم هذا ،

عن سياسة جديدة ينهجها قادة الاتحاد السوفياتي في عهد جديد! والواقع ان صراحة الكتاب السوفياتيين الجريئة في معالجاتهم لقضية الادب الواقعي الاشتراكي في المؤتمر ، انما هي صادرة من عميق شعورهم بعظم التبعات التي يحملونها في هذه المرحلة التاريخية بوصفهم القادة الفكريين الموجهين لشعبهم في مهمته الحضارية العظيمة التي ينهض بها اليوم ، من جهة ، وبوصفهم - من جهة ثانية - طليعة الادب التقدمي العالى من حيث كونهم يقدمون للفحكر وللادب الانسانيين أعظم التجارب في تطبيق الواقعية الاشتراكية في وطن اشتراكي .

هذا الشعورالعميق النبيل بعظم تبعاتهم التاريخية ، حملهم على أن يبسطوا قضاياهم الادبية ، بفضائلها وأخطائها ، على هذا النحو من الصراحة الرائعة والنقد الجرىء اللذين بلغا ، في المؤتمر من الحماسة المسلدة .

والحقيقة ان جو الصراحة والنقد الذى ساد جلسات المؤتمر كلها ، قد طبع هذا الحادث التاريخى بطابعه ، فجعل منسه ذروة مرحلة أشبه بالمراحل الحاسمة فى تاريخ الادب الانسانى ، وان كان التاريخ لا يعرف المراحل الحاسمة ، ولا يعترف بها ، مادامت الحياة فى تطور وتجدد لا ينقطعان .

ولقد انجلى لنا مؤتمر الكتاب السوفياتيين هذا ، عن حقائق كثيرة كان يجب أن تنجلى لنا على مثل الصراحة والوضوح اللذين رأيناهما .

ذلك أن الكتاب السوفياتيين قد كشفوا عن أخطائهم في تطبيق الواقعية الاشتراكية ، بحيث لم يتركوا صغيرة ولا كبيرة من هذه الاخطاء الا أشبعوها عرضا وتجريحا وتوضيحا .

وقد اقتضاهم هذا « الانتقاد الذاتی » نضالا عنیفا لعواطفهم ، ولصداقاتهم ، حتی خیل للبعض أن القوم قد خرجوا عن حدود النقد الموضوعی الی النقد الذاتی ، وخیل لبعض آخر أنالقوم یقتتلون اقتتال ، وان بین بعضهم وبعض ثارات احقادا ، علی حین أن

الامر كان طبيعيا بالقياس على ما ينبغى للقوم أن يفعلوا في مشلل موقفهم ، ومرحلتهم ، ومهمتهم التاريخية .

### في الواقعية الاشتراكية

وقد حان لنا الان ، أن نضع الوقائع فى موضعها من هذا العرض كيما نؤدى الامانة فى رسم الخطوط الكبرى ـ بالاقل ـ لما انجلى عنه هذا الحادث العظيم من حقائق .

وليس من شك في أن مفهوم الواقعية الاشتراكية هو المسألة الاولى التي دارت عليها مناقشات المؤتمر وأبحاثه .

والامر فى جلاء هذه المسهالة يتبين على حقيقته فى ما عرض الكتاب السوفياتيون من أخطائهم ونواقصهم الادبية خلال تجربتهم الضخمة الخصبة ، فى مدى ربع قرن من الزمن .

وسأعرض في السطور الاتية عدة أمثلة مما قاله المؤتمسرون بصدد هذه المسألة ذاتها:

القيم ، ما يقوله أعداء الاشتراكية في الادب الاشتراكي ثم يقول أن القيم ، ما يقوله أعداء الاشتراكية في الادب الاشتراكي ثم يقول أن هؤلاء الاعداء ينكرون على أدبنا نواحيه الايجابية كلها ، ويحاولون تشويهه ، كأن ينقلوا فقرات منتزعة منسه ، بحيث تتفير دلالاتها وقيمها الجمالية ، مستشهدين بها على ما يقصدون من تضليل وتشويه ، ثم يفترون علينا بأننا هنا ، في الاتحاد السوفياتي ، لا ننتقد أدبنا ، على حين يعلم أصدقاؤنا وأعداؤنا على السواء ، أن الانتقاد الذاتي لا يزال القوة الفولاذية للمجتمع الاشتراكي بأسره .

« نحن لا نخشى أعداءنا ، ولذلك لا نريد أن نتنازل عن حقنا فى انتقاد أدبنا ، ولكن دون أن ننتقص من حسناته ، ولا بأس أن نعطى أعداءنا كثيرا من السرور بأن يسمعوا كيف ننتقد أدبنا بصراحة متناهية ، ولكنا ننتقده لكى نرفعه الى مستوى أعلى فأعلى ، ولكى يزداد كتابنا ادراكا لعظيم المستولية التى يتحملونها اليوم ، فان

الشعور بهذه المسئولية يجب أن يكون رائدنا الحقيقى عندكل خطوة نخطوها في هذه المرحلة » .

وينتقل قسطنطين فيدين من هذا التمهيد الى النقد فيتوجه الى المؤتمرين والى رفاقه الكتاب والنقلا السوفياتيين جميعا ، بأن يهتموا بالشكل الفنى اهتماما بالفا ، منددا بالكتاب الذين يتجهون في السنين الاخيرة الى اهمال الشكل ، قائلا ان التخلى عنسه يضر بأدبنا كثيرا .

وهنا يوضح فيدين أن الاهتمام بالشكل ، في الادب ليس يعنى الرجوع الى الشكلية قطعا ، لان الشكلية بمفهومها القديم ترجع بنا الى نظرية « الفن للفن » وهذه نظرية رجعية قد قضى عليها ، ولن تعود ، وليست الواقعية الاشتراكية تعنى - كما يزعمون - أن يكون الكتاب جميعا متسمين بسمة واحدة ، بل تعنى ، بالعكس ، أن يكونوا متنوعين بقدر تنصوع أساليبهم وطوابعهم الشخصية ، والفنان انما يعبر بأسلوب أمته وأسلوبه وفن تجربته الشخصية ، وما دامت التجربات الشخصية مختلفة عند الفنانين ، فلابد اذن من تنصوع السمات والاساليب ، ولابد من القول اذن أن أساليب الواقعية الاشتراكية متنوعة جدا .

ويستشهد فيدين على تنوع الادب في الواقعية الاشتراكية ، بأنه قد صدرت كتب رومانطيقية في الاتحاد السوفياتي ، ولم يقل أحد أن هذه الكتب خارجة عن نطاق الواقعية الاشتراكية ، بل جاءت دليلا جديدا على اختلاف الاذواق الفنية عندنا ، ولكن يجب القول هنا بأن هذه الرومانطيقية عندنا تختلف عن رومانطيقية بايرون مثلا ، على أننا نحترم رومانطيقيته ، غير اننا لا نرضى أن تكون لنا اليوم . « انهم يسألوننا من الخارج ارشاداتنا في معنى الواقعية الاشتراكية ، ونحن نجيب بأنه على الفنان أن يدأب كثيرا في تنمية مواهبه وتجاربه الشخصية وتوسيع معرفته بقوانين الحياة ، ليكون كاتبا رائعا ، والا فمن الافضل له أن يترك . ونجيب ايضا بأن مظاهر الجمال والمثل العليا في الفن تختلف باختالاف الشعوب مظاهر الجمال والمثل العليا في الفن تختلف باختالاف الشعوب

والبيئات . وهذا الاختـلف بارز جدا في الفرق ما بين الادب الاشتراكي والادب الرأسمالي » .

« أما تطبيق الواقعية الاشتراكية ، بوصفها مذهبا أدبيا ، فانما يحصل بالتطور ، تطور الحياة ، ونحن حتى الان لا نملك فكرة واضحة وضوحا نركن اليه فى تحديد الواقعية الاشتراكية ، ولكن . ماذا يفيد هذا التحديد ؟ . فلنرجع الامر أذن فى هذه القضية الى سير التطور نفسه .

وينتهى فيدين الى الاقرار بأنه لا يمكن للكتاب السوفياتيين أن يتعمقوا فهم الواقعية الاشتراكية ، الا بأن يتعمقوا دراسة مكسيم جوركى في آرائه وفي أعماله الادبية العظيمة ، ذلك لانه واضع حجر الزاوية للواقعية الاشتراكية .

وبهذه المناسبة يدعو فيدين الكتاب التقدميين في العالم بأسره الى العناية بدراسة التراث الكلاسيكي لمختلف الشعوب .

### \* \* \*

٢ – وفى تقرير قسطنطين سيمونوف يقول ان أسلوب الواقعية هو الاسلوب الاساسى للكتاب السوفياتيين ، لانهم يكتبون للشعب كله ، ولسائر الشعوب ، وهم يثقون بصداقة واحدة ، هى صداقة الشعوب كلها .

ولكن بعض الكتاب السوفياتيين ـ كمـا يقول سيمونوف ـ يخطىء تطبيق الواقعية الاشتراكية في العمل الادبى ، كما فعـل الكاتب كازاكيفتش مثلا ، في تصويره البطل يخاف الموت ، لمجرد أن بطله هذا كان لابد له أن يموت ، مع أن هناك كتابا ممتازين يصورون أبطالا لا يخافون الموت على رغم علمهم أنهم سيلقون حتفهم آخر الامر ، ذلك لان الموت البطولي على هذا النحو ، يوحى لنفوس القراء حب الحياة ، بكون البطل لقى حتفه عزيزا فخورا منتصرا للقضية التي مات في سبيلها .

ويخبرنا سيمونوف أن بعض الكتاب الذين شهدوا المؤتمر الاول

للكتاب السوفياتيين ، رفضوا أسلوب الواقعية الاشتراكية ، لانهم ظنوا أن الكتابة بهذا الاسلوب توجب عليهم أن يصوروا أبطسالا ممتازين من كل جانب ، دون نقائص ولا صراع بينهم وبين أبطال آخرين . . وهذا خطأ ، فليس أسلوب الواقعية الاشتراكية بعنى هذا .

ويظن بعض الكتاب ، كما يقول سيمونوف ، ان ما يكتب بهذا الاسلوب ، ينبغى أن يكتب بكلمات وعبسارات مرددة أشسبه ب « الكليشيهات » وهذا خطأ أيضا ، فأن عندنا عشرات الكتاب يكتبون بالاسلوب الواقعى الاشتراكى ، ولكل منهم أسلوب خاص ، ولفة خاصة وطابع خاص ، دون أن يحتاج أحد منهم الى ترديد كلمات « وكليشهات » كما يظن ذلك البعض من الكتاب .

ولا يشك سيمونوف أن لغة الكاتب الكبير المشهور ، لابد أن يكون لها تأثير على كتاب آخرين ، ولكن هذا التأثير لا يعنى أنه يمحو شخصية هؤلاء الكتاب ، فأن هناك عددا من الكتاب يتميز كل منهم بلفته وأسلوبه وطابعه على رغم تأثرهم بأساليب كتاب آخرين .

ويؤكد سيمونوف أن بعض الكتاب يتطورون ، فيتبدل أسلوبهم وطابعهم بتأثير عوامل شخصية وخارجية ، وهـندا يدل على خطأ من يظن أن أسلوب الواقعية الاشتراكية يقتضى أن يكون أسلوب « الكليشهات » .

# وما أشبه خطأ هؤلاء ـ كما يقول سيمونوف ـ بخطأ أولئك الذين يزعمون بأنناس العالم الاشتراكي ينامون تحت لحاف واحد!

ويعود الى قضية تصوير الإبطال الممتازين ، دون نقائص وصراع في حياتهم ، فيقول أن الكتاب الذين يصورون أبطالهم هكذا ، انما يضرون بالحياة وبالادب معا ، فان واجب الادب أن يناضل الفساد في المجتمع ، فاذا صور المجتمع من غير فسياد ، فقد كذب وخدع الشعب عن حقيقة أوضاعه ، مع أن كل ما بلغه الشعب السوفياتي من نجاح حتى الان ، في بناء الاشتراكية ، لم يبلغه من غير صراع ، بل لا يزال في حياة هذا الشعب ناس فاسدون مخربون ، فلا يجوز

للادب اغفال شأنهم ، لان اغفالهم يؤدى الى اهمال النضال لوقاية المجتمع الاشتراكي من شرورهم .

وينتقد سيمونوفأيضا دعوة رسول حمزتوف الشاعر الداغستانى لجعل الادب السوفياتي أدب فرح فقط ، قائلا أن هذا خطأ أيضا ، لانه يؤدى كذلك الى خدع الشعب عن بواعث الحزن في حياته .

ثم يؤكد انتقاده للكتاب الذين يخلو أدبهم من الصراع ، ويقول أن كتبا كثيرة صدرت عندنا وهي تصور الشعب بأسره قد اشترك بالثورة عن علم ووعي ، مع أن كثيرين منهم لم يكونوا على شيء من الوعي ، ومن واجب الادب أن يوضح هذا الامر لكي ينبه الى مواضع النقص فيتداركه المجتمع وتزداد موجة الوعى .

وأما الروايات التاريخية ، فيرى سيمونوف أن بعضها يصور البطل خارقا للعادة ، غير متصل بانسانية الشعب ، تختلف علاقاته بالناس عن العلاقات المألوفة ، وتتميز حياته اليومية عن حياتهم ، فكأنه من أرض غير أرض الناس ، ومن طينة غير طينة الشعب ، مع أن البطل الحقيقى هو من البسطاء الذين يعيشون العيش اليومى الشعب .

ويرى أن هذا النقد ، يتوجه أكثر مما يتوجه الى الروايات التى تصنع للسينما ، ينعى على صنف آخر من الروايات ، أنه يظهر البطل فى أول الرواية سائق تراكتور ، وبعد صفحات قليلة يجمله مديرا للكولخوز ، ثم يرفعه فى منتهى الرواية ، الى مكانة أعلى من تلك .. هذا \_ كما يقول سيمونوف \_ غير صحيح فى أسلوب الواقعية الاشتراكية ، فليس يجوز تصوير الناس هكذا يصلون الى المراتب بسرعة وسهولة ، دون جهد كبير ولا معاناة للتجارب .

وهناك روايات يقول عنها سيمونوف انها تصور البطل ، أول الأمر ، غارقا في المشكلات ، في المصنع مشلل ، ثم ما يلبث يومين ، أو بضعة أيام ، في سياق الرواية ، حتى يتفلب على هذه المشكلات جميعها ويحلها حلا سهلا يسيرا . . وهذا خطأ جاء مثله في رواية للكاتب « بانفوروف » ولكن هذا الكاتب سرعان ما أصلح خطأه ،

اذ أصدر رواية جديدة باسم « فولجا أم الانهر » قد خلت من هـذا العيب الذي يبعدها عن طريقة الواقعية الاشتراكية .

ولكن هناك رواية جديدة أبطالها عمال مزرعة اشتراكية ، ظهروا في مطلع الرواية ، أميين ، ثم اخذ المؤلف يرتفع بمستواهم العقلى يوما فيوما بسرعة عجيبة ، ولو أن الكاتب انشأ رواية أخرى لرأينا فيها هؤلاء الابطال قد أصبحوا جميعا مديرين للمزرعة نفسها ، ما داموا يرتفعون هكذا بمثل هذه السرعة ، ولرأينا المزرعة وليس فيها غير المديرين! ...

٣ – أما فادييف فقد عالج الواقعية الاشتراكية من نواحى عدة ، ولكنه وقف طويلا عند نقطة مهمة وهى الاخلاص فى الادب وقال بهذا الصدد ان الادب الواقعى الحقيقى لا يمكن أن يكون أدبا واقعيا حقيقيا الا أن يكون مخلصا ، صادقا ، وهو يرى أن واجب الادب الواقعى ، فى هذه المرحلة أن يناضل الايديولوجية الراسمالية . ومن هنا يرى فادييف أن الادب السوفياتى ، وأن لم يمكن القول بأنه فى مستوى المثل الاعلى الان ، يمكن القول بأنه يخدم باخلاص وصدق ، قضايا الشعب ، وأنه يعكس هموم الشعب لانه ينبثق من الشعب فعلا .

ويرى فادييف أيضـــا ان نظـرية « الفن للفن » نظـرية كوسموبوليتية ، لا وطنية ، لذلك تجبمحاربتها في الادب السوفياتي، ولكنها نظرية قضى عليها الى الابد .

١ وتحدث عن الواقعية الاشتراكية أيضا كاتبمن جمهورية كومى الواقعة في أقصى الشمال السوفياتي قرب منطقة القطب المتجمد الشمالي ، وهو يرى أن عمق الوعى الشعبى في العالم أصبح كفيلا بأن يكون أسلوب الواقعية الاشتراكية ، هو الاسلوب الادبى الذي سيسود الآداب العالمية ، وضرب مثلا على نجاح هذا الاسلوب في الخارج ، أسلوبهاوارد فاستالكاتب الامريكي العظيم ، واسلوب الشاعر الفرنسي أراجون .

٥ - وفي خطاب لايليا اهرنبورج في المؤتمر ، تحدث عن اخطاء

الكاتب السوفياتيين في تطبيق الواقعية الاشتراكية ، وذكر في هذا الصدد أن كثيرا من القراء يقولون عن بعض الكتاب أنهم لا يكتبون باخلاص عميق ، لانهم يصورون حياة مجتمعهم بأحسن مما هي في الواقع ، وقد تعب القراء السوفياتيون من عشرات الكتب السوفياتية التي تصور أبطالها ناسا كاملين لانقص فيهم ، مع أن في مجتمعنا السوفياتي ناسا كثيرين فيهم نقائص ، وهؤلاء لا يرون أنفسهم في كتبنا الا قليلا .

وبهذا الصدد قال اهرنبورج أيضا: ليس علينا نحن المكتاب السوفياتيين ((مكارثي)) يحظر علينا أن نتكلم بحرية ، فماذا يمنعنا أن نكتب ، اذن ، بحرية ، ونصور مجتمعنا كما هو ؟ ، ليس يمنعنا واقعا من ذلك سوى اثنا نخطىء تطبيق الواقعية الاشتراكية ، أو نضيق دائرتها على أنفسنا تضييقا خانقا ،

## من ملامح الواقعية

الشعر ، أدب الأطفال ، الأدب الهزلى الأدب الوجداني ، الأدب السياسي

كانت تجربة الكتاب السوفياتيين في مدى العشرين سنة التى فصلت بين مؤتمرهم الاول ، في عهد مكسيم جوركى ، وبين مؤتمرهم الثانى هذا ، تجربة خصبة ، لانها رافقت عهدا خصبامن حياة الشعب السوفياتي وهو يبنى أسس الاشتراكية ، ثم وهو يرفع قواعد البناء الاشتراكي في رقعة وسيعة من الارض ، وفي ظروف تكتنفهاالمصاعب والمكائد ، وفي شعوب تبدا تكاملها على صعيد تاريخي جديد .

ومن هنا نستطيع أن ندرك ، بعمق ، قيمة هذه التجربة التى عاناها الادب السوفياتي ، وخرج منها بالوفير من الخبرة ، وبالوفير

من المكاسب والفضائل ، الى جانب الوفير من الاخطاء والعثرات كذلك

لهذا كله ، نرى لزاما علينا \_ نحن الكتاب العرب الواقعيين \_ أن نتدارس جهد المستطاع ما بسطه الكتاب السوفياتيون ، على اختلاف قومياتهم في مؤتمرهم الثاني ، من وجوه الواقعية في أدبهم كما تتراءى لهم من خلال تجربتهم الخصبة الطويلة الامد ، وأن نستزيد من اهتمامنا بهذا الحادث الكبير ، أعنى انعقاد مؤتمر الكتاب السوفياتيين الثاني ، لكى نتعرف كل مانستطيع تعرفه من حقيقة هذه الواقعية ، على ما يفهمونها هناك بعد طول التجربة والمعاناة .

وليس القصد من ذلك ، أن « نصدر » الى أدبنا العربى - كما قد يتوهم المتوهمون - مفاهيم الواقعية الاشتراكية على ماهى فى الادب السوفياتى ، فنحن مانزال على مراحل من هذه الواقعية نفسها ، ونحن - مع هذا - نملك ثروة وتراثا من الادب له خصائص ومميزات يمكن أن تمدنا بالعون على استنباط وجه من وجوه الواقعية يلائم ظروفنا الخاصة وطابعنا الوطنى ، هذه الطريقة - أى الانسجام مع الظروف الخاصة والطابع الوطنى - ليست بعيدة عن جوهر الواقعية بأوسع معانيها ، بل هى فعلا من جوهر حقيقتها ، مهما اختلفت أشكالها باختلاف بيئاتها .

ليس القصد ، اذن ، أن «نصدر » مفهوم الواقعية الاشتراكية الى أدبنا العربى ، كما هى فى الادب السوفياتى ، بل القصيد أن نسترشد بتجربة القوم ، وأن نرى اليهم كيف وضعوا الواقعية الادبية موضع التطبيق العملى فى مختلف أشكال الادب وفروعه ، وكيف نقلوا أدبهم من حيز الانفعال الذاتى المحض ، ومن نطاق الخيال والتأمل المجردين ، الى حقول النشاط الانسانى حيث يعيش الناس البسطاء ويعملون وينتجون ويتطورون ، ثم أن نرى الى هذه الواقعية عندهم كيف قدرت أن تستوعب كل ذلك الانتاج المتنوع الخصب ، عندهم كيف قدرت أن تستوعب كل ذلك الانتاج المتنوع الخصب ، وكيف لم تضق بأمور شتى من حياة الناس فى ميادين نشاطهم العملى والابداعى وكيف يريدونها الآن – مع ذلك – أن تتسبع ، أكثر

فأكثر ، لمختلف شؤون الناس في مختلف ألوان حياتهم وصنوف نشاطهم الإنساني .

ولذلك كله ، أريد في هذا الفصل أن أضيف الى « النماذج » التى عرضتها في الفصل السابق ، من أقوال الكتاب السوفياتيين في مؤتمرهم الثاني ، عن تطبيق الواقعية في أدبهم ، « نماذج » أخرى ذات دلالات محددة ، لكى تبدو لنا \_ من هذه وتلك \_ ملامح واضحة ، قدر المستطاع ، للواقعية الأدبية كما يراها القوم الآن ، وهم يراجعون « رصيد » تجربتهم الضخم ، ويفتحون حسابا جديدا لرصيد حديد . . .

وارى من المفيد ، قبل عرض النماذج الجديدة من أقوال الكتاب السوفياتيين بشأن مفهوم الواقعية عندهم ، أن نرجع الى الفصل السابق نستخلص من الاقوال المعروضة هناك خلاصة ما تدل عليه هذه الاقوال من ملامح الواقعية الادبية في عرفهم ، بعد مراجعة «الرصيد» الذي اجتمع لهم من تجربة العشرين عاما الماضية .

ويمكننا أن ننتزع الآن ، مما عرضناه في الفصل السلابق ، الدلالات الآتية :

الشراكية » الواقعية الادبية ، التي يسمونها هم الآن « بالواقعية الاشتراكية » التقتضى التشابه بين الكتاب في الشكل ولا في المحتوى بل تقتضى العكس ، أي التنوع الناشيء من اختلاف الطابع السخصى لكل كاتب أو شاعر ، من اختلاف الطابع الوطنى المستمد من ظروف البيئة ، وتقاليد الشعب الوطنية ، وتراثه اللفوى والوجدانى ، وأساليبه التطورية .

٢ - أن الواقعية تناقض المذهب « الطبيعى » في الادب ، وهو المذهب الذي يجعل من الكاتب مجرد « مسجل » لصور الواقع ، كشان المرآة تعكس صور الأشياء والاشخاص كما هي تماما ، لايعنيها اختيار الجانب الذي تواجهه منها ، كما لايعنيها ادراك الاثر الذي تودعه صورة الواقع في حياة الناس ، أي في توجيه عقولهم وسلوكهم ومشاعرهم .

الواقعية تناقض هذه الوجهة « الطبيعية » لانها ، أى الواقعية :

– أولا – تصور الواقع فى اطار جديد هو اطار الفن بحيث يبدو أن ملامح الوقائع والمشاهد قد تفيرت فى حدود الشكل ، واكتسبت بذلك قدرة جديدة على التأثير فى الواقع الأصلى والتفاعل معهوتفجير طاقاته الكامنة . ولأنها – ثانيا – ذات اختيار وارادة ، أى يعنيها أن تختار من الوقائع والمشاهد جوانب خاصة ذات شأن فى التوجيه والتأثير والتفاعل مع الواقع ، وفى اثارة الحواس الجمالية بالانسان وتنميتها ورفع مستواها ، ولأنها – ثالثا – تحاول أن تكتشف دائما ما هو قائم فى قلب الواقع من دوافع الولادة الدائمة والتجدد والتطور .

٣ ـ ان الواقعية ترفض الشكلية في الأدب ، أى المذهب الذي يعنى باختيار الشكل دون المحتوى ، ويهتم بجمالية الاداء وحدها دون اهتمام بأمر الموضوع والفكرة ، ولذلك يأبى هذا المذهب يكون للادب رسالة اجتماعية ، غير جمالية الفن لذاتها ، وهومذهب « الفن للفن » .

3 — ان الواقعية حين ترفض مذهب «الشكلية» في الادب ، لاترفض أمر العناية بالشكل الفنى ، بل العكس هو المقصود ، فهى تهتم بشكل الأدب على قدر اهتمامها بمحتواه وموضوعه ، ذلك لانها ترى أن الشكل لاينفصل عن المحتوى ، فكل منهما مؤثر بالآخر ومتأثر به ، وانه لايكتمل جمال الفن الادبى ولا تؤدى رسالته الاجتماعية الا اذا تناسب جمال الشكل وقيمة المحتوى والموضوع تناسبا طرديا أيجابيا ، فليس مقياس النجاح لعمل أدبى ، في الواقعية قائما — أذن — على أهمية الموضوع وحدها ، بل يقوم على هذا التناسب التام أو الوحدة الكاملة بين الشكل والمحتوى معا ، ومن هنا صح أن تجتمع « الرومانطيقية » والواقعية في الادب ، شرط أن لا تسرف الرومانطيقية بحيث تخل بهذا التناسب ، أو تخرج بالعمل الادبى عن رسالته الاجتماعية .

٥ – ان الواقعية حين ترى الادب أنه فن له رسالة اجتماعية ،
 ترى اذن أن له دورا خطيرا في تنظيم المجتمع يؤثر في تطوره الانساني

وذلك يعنى أن على الكتاب مسئولية اجتماعية ، وطنية ، انسانية ، وأن هذه المسؤولية تفترض الاخلاص والصدق في العمل الادبى . 7 \_ ان الواقعية حين تفترض في الادب كونه مسؤولا ، لان له رسالة اجتماعية ، وطنية ، انسانية ، تفترض \_ تبعا لذلك \_ ان يكون له موقف ايجابى خير تجاه القضايا الاجتماعية والوطنية والانسانية كافة .

ومن هنا قال « فادييف » فى خطابه بالمؤتمر ، أن على الأدب السوفياتى مهمة جديرة بالتأكياد ، وهى أن يقف من نضال الايديولوجية الرأسمالية موقفا نضاليا صريحا ، وقال أن من ينتقد نواقص الادب السوفياتى عليه أن يصارح الشعب بموقفه من هذه النواقص ، برهانا على تقديرة لمسؤولية الادب تجاه الشعب .

ثم من هنا تنبثق دعوة اهرنبورج لأن يكون الادب متحيزا ، أى ذا موقف صريح محدد من القضايا الاجتماعية والوطنية والانسانية التى ينقسم فيها الرأى اليوم بين أيديولوجيتين متناقضتين .

### \* \* \*

هذه ملامح واضحة لوجوه من الواقعية الادبية يمكن اسخلاصهامها عرضته في الفصل السابق ، واعرض الآن ، في هذا الفصل ، ما يؤكد هذه اللامح ويزيدها وضوحا ، ثم ما يدل على وجوه وملامح غيرها يمكن استخلاصها مما قاله كتاب سوفياتيون آخرون في المؤتمر:

### في الشيعر

- نسمعالى الشاعر الازربيجانى الكبير عبد الصمد فورغون ، وهو يقدم تقريره الشامل المستفيض عن تطور الشعر السوفياتى في مابين المؤتمرين ، فاذا هويرى أن يعنى الشعراء بعواطف الانسان السوفياتى، ولا سيما عاطفة الحب ، والعاطفة الزوجية ، وعاطفتى الامومة والابوة اللتين يجهد المجتمع السوفياتى بتنميتهما وتعميق أثرهما فى توطيد دعائم الاسرة ، كعنايتهم بتصوير الحياة الاشتراكية فى نواحيها الانتاجية والتكنيكية المختلفة .

ويرى أن على الشاعر السوفياتي كذلك \_ أن يسلط أضواء فنه الشعرى على النفر الجواسيس والمخربين الذين يندسون في المجتمع الاشتراكي ، وأن لايخدع شعبه فيصور هؤلاء الاعداء ضعفاء ، بل يراهم على حقيقتهم ، فأن أعداء الاشتراكية \_ كما يرى الشاعر \_ لم يبلغوا ، بعد ، من الضعف المبلغ الذي تجوز الاستهانة به ، ومن حق الشعب على شعرائه أن يكشفوا له حقيقة أعدائه ليعرف كيف يناضلهم .

أما بطل العمل الشعرى ، فيرى « فورغون » أن يجىء تصويره شاملا جوانب القوة عنده وجوانب الضعف معا ، وأن تبرز مميزات شخصيته في نواحى حياته اليومية جميعا ، ولا سيما علاقاته الزوجية والوجدانية ، وأن لاتخفى نواقصه الى جانب فضائله ، أو بالعكس ، لأن الشخصية الإنسانية لاتخلو أن تكون فيها الفضائل والنواقص ، والفن الشعرى أقوى قادر على كشف هذه وتلك ، ليناضل الناس حق ما يناضلون له \_ أسباب الضعف والنقص في حياتهم .

- ونسمع رأى الشاعر الفنائى الروسى ايساكو فسكى ، فاذا هو ينتقد الشعراء اللين يعيدون التعابير المتشابهة ، وينتقد الشعراء الذين يسارعون الى النشر ولا يطيلون النظر فى انتاجهم قبل نشره ، ويتعجلون الشهرة قبل أن تكتمل وسائل الشهرة .

ثم يلاحظ ايساكو فسكى أن الشعر الفنائى فى الادب السوفياتى يحتاج الى مزيد من القوة لكى يجارى سائر نواحيه ، لان هذاالفن بالذات جدير أن يكون له المقام الكبير فى المجتمع الاشتراكى ، حيث تتطور الفنون الفنائية ، ويتطور معها ذوق الشعب ويرتفع كشيرا .

ثم يرى ايساكو فسكى أن ثلاث قصائد يبدعها الشاعرالسوفياتى في سنة كاملة ، وهى مستوفية كل عناصر الجمال والقوة ، خير له والشعب من أن يأتى بعشرين قصيدة تفقد ولو عنصرا واحدا من هنده .

- وفي الحديث عن شعر الاطفال ، نسمع الى « مارشاك » وهو

من أشهر شعراء الاطفال في الاتحاد السوفياتي ، ومترجم معظم روايات شكسبير ، فاذا هو يرى أن روايات تولستوى التي كتبها للاطفال ، تنزل عند الاطفال السوفياتيين منزلة عالية ، لانها كتبت بلفة بسيطة سهلة ، ويرى أن لفة شعر الاطفال في الاتحاد السوفياتي لاتزال في مستوى بعيد عن مدارك الاطفال ، ويرجع بهذه الظاهرة الى أن الذين ينشئون هذا اللون الجميل من الشعر ، لايجتهدون كثيرا في تفهم عقليات الاطفال ونفسياتهم .

ومن ملاحظات مارشاك ، بهذا الصدد ، أن عشرات من كتب الاطفال الشعرية تدور صورها وحوادثها على نوع واحد من الصراع هو اصطدام الرغبات الفردية عند الطفل بالرغبات الجماعية ، مع أن هذا النوع ليس هو الاوحد في حياة الاطفال السوفياتيين الآن ، بل ليس هو النوع الابرز في أنواع الصراع عندهم في المجتمع الاشتراكي ، الذي انتهى به الشوط الى حيث استطاع أن يلائم ملاءمة طبيعية بين الفردية والجماعية في حياة الناس ، وفي تربية الاطفال .

### أدب الاطفال

أما الحديث عن أدب الأطفال عامة ، فقد شارك فيه عدد من الكتاب الذين يقفون عملهم الادبى على الكتابة لاطفال شعبهم .

ويعد « ليف كاسيل » فى طليعة كتاب الاطفال السوفياتيين اليوم ، وقد استقبل المؤتمرون تقريره فى هذا الباب ، وانتقاداته الطريفة العميقة ، بحرارة ومحبة شاركهم فيها المندوبون الضيوف.

وقد انتقد ليف كاسيل بعض الكتاب الذين يضعون للاطفال السو فياتيين قصصا يظهر أبطالها الاطفال على مستوى أعلى من مستوى الواقع ، فهم كاملون ليس فيهم ناحية نقص مطلقا ، وهذا خطأ لاينطبق على الواقع أولا ، وهو \_ في الوقت نفسه \_ يؤذى الناشئة بأنهم يألفون أثناء طفولتهم هذه « النماذج » الكاملة في دنيا القصص ، حتى اذا تجاوزوا عهد الطفولة وجدوا في الواقع «نماذج» بشرية واقعية حية تختلف عن تلك « النماذج » القصصية. فتصيبهم

من ذلك خيبة وقد يداخلهم يأس وسوء ظن ، وفى هذا شر كبير عليهم ، فمن الخير لهم اذن أن يعرفوا منذ الطفولة كيف تكون النواقص فى الاطفال ، وكيف تعالج ، وكيف تنمو ألى جانب ذلك قوى انسانية خيرة تستطيع محاربة النقص والقضاء عليه رويدا رويدا .

ويرى ليف كاسيل أن من الخطأ جعل روايات الاطفال قائمة على بطل مركزى واحد ، أو « نموذج » بشرى واحد ، على حين ينبغى أن تشتمل هذه الروايات على عدة أبطال من الاطفال ، وعدة « نماذج » طفولية بشرية ، تتمثل فيها عدة نواحى من الحياة الاشتراكية .

ولعل أهم ما جاء في ملاحظات ليف كاسيل ، قوله أن معظم واضعى قصص الاطفال ، يهتمون بأن يكون أبطالهم من أمثال الطيار الروسى تيتشكالوف الذي عبر القطب الشيمالي ، أي من « النماذج » البشرية التي تمتاز بعمل من هذا القبيل ، ولا يهتمون بأن يكون في أبطالهم أمثال ماياكو فسيكي الشاعر العظيم ، ممن يمتازون بعظمة فكرية أو أدبية ، فهل معرفة ماياكو فسيكي وأمثاله من عظماءالشعراء والكتاب وعباقرة الفكر ، يجب أن تظل وقفا على الناس الكبار دون الاطفال ؟ .

و يشيد ليفكاسيل بالثقة العميقة التي يثقها الاطفال السوفياتيون بقصاصيهم ويضرب على ذلك مثلا طريفا ويقول ان كاتب من كتاب قصص الاطفال أذاع مرة بالراديو قصة جاء في خلال الحديث عن بطلها أنه احتاج الى ثلاثة عشر روبلا وما انتهى الكاتب من اذاعة القصة وحتى أخذت دار الاذاعة تتلقى المخاطبات التليفونية والرسائل من أطفال كثيرين في مختلف الجمهوريات السوفياتية ويتبرع كل منهم بثلاثة عشر روبلا لبطل القصة وذلك بأن أطفال الشعب السوفياتي يعتقدون أن كتابهم لايكتبون لهم غير الحقيقة .

وهذه الثقة العميقة التى يثقها الاطفال بكتابهم ، تدل على عظم المسؤولية التى يضطلع بها الكتاب السوفياتيون حيال شعبهم ، ولا سيما الذين يكتبون أدب الاطفال ، كما تدل على ضرورة احتراس

الكتاب من أن يختلط عندهم مفهوم الواقعية الاشتراكية في الادب بمفاهيم جامدة تقف عند نواحى خاصة من الحياة ومن العواطف ومن الحوادث لاتتعداها الى سائر النواحى الانسانية والشخصية .

وقد سمعنا من أمثلة ذلك ، رواية حكاها للمؤتمر ، الشاعر الفكاهى سيرجى ميخالكوف ، في معرض الكلام عن ثقبة الاطفال أيضا بواقعية الكتاب وبصدقهم ، فقال أن أحد الاطفال كان يحضر مسرحية تمثل في المسرح الكبير ، واتفق أن طفلامن أبطال المسرحية ظهر خلال الحوادث أنه يحتاج الى ثلاثة روبلات ، فلما انتهى الفصل وخرج النظارة للاستراحة ، تقدم الطفل المشاهد الى ادارة المسرح ورجاها أن تقبل منه ثلاثة روبلات مساعدة منه لطفل المسرحية! .

وروى لنا ميخالكوف أيضا ، من نوادر الاطفال السوفياتيين ، احد الاطفال كان يشاهد مسرحية أخرى ، فرأى أحد الممثلين يؤدى دور بطل برجوازى ، فلما انتهى التمثيل أخذ الطفل يقذف هذا الممثل بالحصى ، قائلا انه يكره البرجوازية ، ويكره من يمثل دورها في الروايات والمسرحيات .

وبصدد الكلام عن مسرحيات الاطفال نقول أن في موسكو خمسة مسارح للاطفال ، وان الحرب الاخسيرة هدمت أربعين مسرحا في الاتحاد السوفياتي ، ثم أعيد بناؤها بعد الحرب ثم بني أضعافها .

وفى موسكو دار نشر وطباعة لكتب الاطفال كبيرة جدا تطبع نحو واحد وسبعين مليون نسخة من كتب الاطفال ، ولكن ميخالكوف يقترح أن تعنى كل دار نشر وطباعة فى الاتحاد السوفياتى بجعل قسم منها خاصا بكتب الاطفال ، لان عدد الاطفال السوفياتيين الذين يقرأون الادب يزداد يوما فيوما ، لا عاما فعاما ، حتى أن الاطفال الذين ينتمون لمؤسسات الجراميز يتجاوزون الآن ثمانية عشر مليون طفل ، وكلهم يقرأ الادب الخاص بالاطفال .

### الادب الهزلي

وعرض ميخالكوف الى الادب الهزلى ، وقال بهذا الصلحد

أن تشيدرين وجوجول من الكتاب الروس الكلاسيكيين قد عنيا بهذا اللون من الادب ، وان تشيدرين قد طبع أدب الاطفال بطابع هزلي جميل .

ثم أشار ميخالكوف هنا الى عبارة وردت فى خطاب مالنكوف فى المؤتمر التاسع عشر للحزب الشيوعى فى الاتحاد السوفياتى قال فيها أن الادب السوفياتى يحتساج الى كتساب هزليين من نمط تشيدرين .

وأعقب ميخالكوف هذه الاشارة بقوله: لقد شعرت كأن عبارة مالنكوف تلك تدعونى أنا وأمثالى ، من كتاب الادب الهزلى ، أن يكون كل واحد منا تشيدرين ، ولكن هل يستطيع مثلى أن يكون تشيدرين ومثل الشاعر سوركوف أن يكون جوجول اذا لم نبذل جهدا كبيرا ، أعظم من الجهد الذى نبذله الآن في سبيل المتعة الجميلة المفيلية المفيلة المقرائنا .

وينتهى ميخالكوف من ذلك الى دعوة الكتاب الهزليين أن يبدعوا في رواياتهم الفكاهية أبطالا يحسنون الهزل ويجيدون فن الاضحاك، وأن يكونوا أبطالا أولين ، لا ثانويين .

وينتقد هنا كتابا يحاولون هذه المحاولة ، ولكنهم يجعلون أبطالهم « الكاريكاتوريين » تافهين حمقى أغبياء ، ثم يقول أنه هو نفسه قد وقع في مثل هذا الخطأ ، فتلقى من قرائه الاطفال رسائل يسألونه فيها: من أين أتيت بهذا البطل الاحمق ، وذلك البطل الابله، كلاهما غير موجود في حياتنا السوفياتية ؟..

ويأخذ ميخالكوف ، بعد هذا ، على الكتاب السوفياتيين توصيته للكتاب الهزليين بأن ما يخلقونه في الروايات من شخصيات شغيلة في مخازن البيع مثلا ، ينبغى أن يعسرض على الشغيلة أنفسسهم قبل طبع هذه الروايات ، ليروا رأيهم في الصور التي ترسسم في الادب عنهم ، وليسألوا عن مدى صدقها في تصوير نقائصهم .

يأخذ هذه التوصية على اتحاد الكتاب ، لانه يرى أن أولئك

الشفيلة لن يرتضوا قطعا أن يصور الروائيون شخصياتهم تصويرا «كاريكاتوريا» يثير ضحك الشعب عليهم ، فهم لن ينصحوا - أذن - لكتاب تلك الروايات بغير شيء وأحد: أن تمحى شخصياتهم تلك من الروايات .

ويضحك ميخالكوف ، بعد ، على النقساد الذين يعيبون على الكاتب الهزلى السوفياتى تصويره السكران والمحتال مثلا ، بحجة أن تصوير امثال هذه الشخصيات يجرىء بعض الناس على السكر ويشجعهم على الاحتيال .

ويصف الكاتب حجة النقاد هذه بانها حجهة مضحكة ، قائلا التصوير الهزلى للسكران مثلا يؤدى الى عكس ما يظن هؤلاء النقاد ، فهو يزيده بشاعة ، ويجعله مثار السخر ، فكيف يكون ابراز البشاعة تجريئا على تقليد البشاعة ، وكيف يكون السخر بشخصية ما تشجيعا على الاقتداء بها ؟

ويرى ميخالكوف ، آخر الامر ، ان ادب « الكوميديا » يـوُدى اليوم دورا فعالا في مكافحة ما بقى من آثار برجوازية تعوق تطور المجتمع السوفياتي في طريقه الصاعدة .

### الادب الوجداني

لقد عنى كثيرون من خطباء المؤتمر ، بالجانب الوجدانى من أدب السوفياتيين ، وظهر من هذه العناية البارزة سخف الدعايات المضللة التى يثيرها حينا بعد حين بعض المرجفين ، فيقولون ان الادب السوفياتى يتجاهل العواطف الانسانية الاصيلة ، وقد جاء في هذا الفصل وفي الفصل السابق ما يدحض هذه الدعايات ويمحقها ، وسنرى بعد ، ما يوضح هذه المسألة بأجلى مما تقدم :

فقد جاء فى خطاب الكاتب الاوكرانى كراسكو فسكى ان الكاتب السوفياتى ينبغى له أن لا ينسى أن للعامل والمهندس فى المصنع مثلا ، حياة أخرى تستحق عناية الادب ، هى علاقاته الزوجية ، وعواطف الابوه والامومة ، وعاطفة الحب،وسائر العواطف والعلاقات الانسانية .

وقال الشاعر الداغستانى رسول حمزتوف انه يمكن للكاتب أن يجيد الكتابة عن الحب ، في الادب الواقعى ، بالدرجة نفسها التى يمكنه فيها أن يجيد الكتابة عن سائر الشؤون في الحياة السوفياتية ، ويمكنه كذلك ، بالدرجة نفسها ، أن يجيد الكتابة في الادب الضاحك ، في « الكوميديا » .

ويرى حمارتوف أن الادب الذي يبعث السرور في الشعب ، أجدر أن ينال نصيبا أكبر من نصيب الادب الذي يثير الحزن .

وحمل الشاعر كورنى تشوكوفسكى على بعض الكتاب المتزمتين الذين يحاربون الادب الوجدانى ، وهو يرى انه لا يصح تقسسيم الادب الى وجدانى ، واجتماعى ، لا نه يرى قضية الحب والمسالة الوجدانية باوسع نواحيها ، انها هى من القضايا الاجتماعية ، وانه لا يمكن فصل الميول الوطنية عن الميول الوجدانية ، فالكاتب الدى ينسى قضية الحب أو يتناساها انها يحكم على نفسه بالانعزالية ، ويحكم على القضية الوجدانية الوجدانية الوجدانية ، العلاقات الانسانية ،

ومما يشير الى هذا المعنى ما جاء فى التحية الرائعة التى وجهتها اللجنة المركزية للحزب الشيوعى فى الاتحاد السوفياتي الى المؤتمسر من أنه ينبغى للكتاب السوفياتيين « ان يبدعوا فنا صادقا يقوم على أفكار ومشاعر رفيعة ، ويكشف بعمق عن عالم السوفياتيين المعنوى الفنى ، وأن يجسدوا فى صور ابطالهم كل تنوع نشاطهم المهنى وكل تنوع حياتهم الاجتماعية والداخلية فى وحدة لا انفصام لها » .

وقد ظهر اهتمام الكتاب السوفياتيين بالجانب الوجداني في الادب ، بالترحيب الاجماعي الذي تلقى به المؤتمرون قول الكاتب البرازيلي جورج أمادو ان النضال الثوري للطبقة العاملة ينعكس في مختلف مظاهر الحياة والعواطف الانسانية ، ولذلك يمكن للاديب الواقعي أن يكتب عن كل مظهر من مظاهر الحياة ، عن قضية الحب ، عن علاقة المرأة بالرجل ، وبمقدار ما تتنوع مشاعر الانسان ، وبمقدار ما في هذه المشاعر من غني ، ينبغي أن تتنوع جوانب الادب .

### الادب السياسي

لعل هذا الجانب من الادب السوفياتى ، لا يحتاج الى كبير ايضاح ، فقد مر فى الفصل السابق من أقوال كبار المؤتمرين ما يعبر عن رأى القوم فى هذا الامر تعبيرا صريحا ، ولكن أرى أن ابرع وابلغ ما قيل فى قضية التحيز السياسى فى أدب الكتاب السوفياتيين ، هذا الكلام الذى جاء فى خطاب الكاتب الكبير ميخائيل شيلوخوف فى المؤتمر ، اذ قال :

( يقول عنا الاعداء ان كتابنا يكتبون بتوجيه الحزب الشيوعى ، ولكن الواقع غير هذا ، فان كل واحد من كتابنا انها يكتب حسب توجيه قلبه ، وقلب كل منا مع الشعب السوفياتي ومع الحزب الشيوعي ، واذا كنا ننتقد بعضنا بعضا ، فانها كان ذلك لعظيم حبنا للشعب قياما بواجبنا نحو الشعب ، ولعظيم حبنا للحزب ، ولكي نؤدي مهمتنا العظمى في تثقيف الجماهير )) .

« ان شعبنا كبير عظيم ، وادبنا القديم كذلك ، ويجب أن يكون أدبنا الحاضر في مستوى شعبنا وفي خدمته ، وننتظر أن يكون مؤتمرنا الثالث مظهرا لهذا المستوى » .

وفي هذا المجال قال اهرنبورج في خطابه ان الشعب السوفياتي يحب السلم ويدافع عنه بكل قوته ليمنع العدوان عن نفسسه وعن سائر الشعوب ، وهكذا شأن الكتاب السوفياتيين ، فهم يعبرون عن مشاعر شعبهم وارادته في انحيازهم الى السلم .

وقال احد كتاب الاطفال ، فالنتين كتايف : يجب أن يكون الكاتب حزبيا عميق الشعور بحزبيته ، فان مكسيم جوركى ما كان ليكون مكسيم جوركى لو لم يكن حزبيا ، بعليل أن لينين أصلح له أخطاء كثيرة ربما كانت تظل تصاحبه وتنقص من ادبه العظيم لولا ملاحظات لينين ، وقد قال جوركى نفسه انه ليس حزبيا بالفعل ، أى عضوا في الحزب الشيوعى ، ولكنه حزبى بالفلك والعقيدة ، وهو يستوحى هذه الحزبية في كتبه .

وكان الكسندر فادييف أوضح الكتاب السهوفياتيين في هذا

الباب، حين دعا زملاءه الى أن يكون أدبهم مخلصا فى الوقوف بجانب الايديولوجية الرأسمالية ، وحين الايديولوجية الرأسمالية ، وحين تحدث عن الطابع السياسى للادب السوفياتى قال أن هذا الطابع ليس ظاهرة يختص بها الكتاب الذين هم أعضاء فى الحزب ، بل هى ظاهرة الكتاب السوفياتين جميعا ، وهى كذلك خاصة تاريخية للادب السوفياتى .

وقال فادييف بهذا الصدد أيضا: « لقد تكون ، ويتكون ابدا باطراد ، في بلاد السوفيات ، طراز جديد من السكتاب هم مجاهدون واعون في سبيل الشيوعية ، في سبيل الافكار الانسانية السامية ، مجاهدون واعون في نضالهم للعقلية الاسستعمارية ، مجاهدون في سبيل السلم والصداقة بين الشعوب )).

ولعل أدق تحديد للجانب السياسى فى الاداب السوفياتية ، ما جاء فى رسالة التحية من اللجنة المركزية للحزب الشيوعى فى الاتحاد السوفياتى الى المؤتمر ، من الاشادة بالموقف السياسى الوطنى الذى يقفه الكتاب السوفياتيون من قضية شعبهم الكبرى ، اذ قالت الرسالة:

( وباعتزاز يجابه كتابنا الشعار البرجوازى الكاذب المنسافق ، شعار (( استقلال )) الادب عن المجتمع ، وذلك بمواقفهم الفكرية الرفيعة في خدمة مصالح الشفيلة ، في خدمة مصالح الشعب )).

وقالت الرسالة أيضا بهذا الصدد نفسه:

« ان المباراة بين الاشتراكية وبين الرأسمالية التي نرى أوساطها العدوانية والرجعية مستعدة لان تمنع ، بالقصوة ، تطور قوى الاشتراكية وطموح الشعوب الى الانعتاق من نير الراسمال ومن الاضطهاد الاستعماري ـ ان هذه المباراة تتطور في مجال دولي يزداد اتساعا كل يوم ، وتنتقل الى مرحلة جديدة أعلى ، وفي خلال هذا التطور والانتقال ينمو ، الى مدى غير محدود،دور الاداب السوفياتية في مجال التحويل الاجتماعي والتثقيف الناشط ، وهي معصوة

الان ، مع سائر الوان الفنون ، الى الهام السوفياتيين حوافز العمل الخلاق ، وتخطى كل ما يعترض سبيلهم من صعوبات ، وتدارك كل ما يعوق سبرهم من نواقص ».

## الآداب القومية ، النقد الأدبي ، البرجمة

قال هوارد فاست ، الكاتب الاميركي العظيم :

« ربمها كان بامكانى أن أكون كاتبا حتى لو أن الاتحهاد السوفياتى لم يكن موجودا،غير أنى كنت أكون على هذا الافتراض كاتبا يختلف بخصه عما أنا عليه اليوم . . ذلك أن الادب ( السوفياتى ) الجديد ، قد عرفنا إلى حياة جديدة » .

وهذا الامر ذاته ، الذى يشير اليه فاست ، هو ما يدعبونا منحن الكتاب العرب الواقعيين ما النظر طويلا ، بامعان ، فى ما تحدث به الكتاب السوفياتيون ، خلال مؤتمرهم الشائى ، عن الشوط الذى قطعه أدبهم منذ مؤتمسرهم الاول عام ١٩٣٤ حتى اليوم ، وعما أفادوه أثناء هذا الزمن من تجارب حية ترتبط الارتباط كله بحياة شعبهم وحياة الانسانية جمعاء ، وهى حياة جديدة بكل ما يحمل الجديد من معانى الولادة والنمو والتطور فى مرحسلة زمنية فذة ولد فيها تاريخ للانسانية جديد .

ومن هنا نرى ضرورة التحدث في هذا الفصل عن ثلاث قضايا ذات شأن كبير ، من قضايا الادب السوفياتي ، برزت في المؤتمر على وجه أثار الاهتمام ، وهي من القضايا التي ينبغي لأدبائنا العرب أن يعرفوا كيف يعنى بها العالم الجديد هناك .

والقضايا الثلاث هذه ، هى : قضية آداب القوميات المتعددة في الاتحاد السوفياتي ، وقضية النقد الادبى ، وقضية ترجمة الادب من لفة سوفياتية الحرى ، أو من اللغسات السوفياتية الى اللفات الخارجية ، وبالعكس .

### ١ \_ آداب القوميات

أما القضية الاولى هذه ، فيمكننا الجزم بانها كانت أحفيل قضايا المؤتمر بالدلالات القاطعة على أن الواقعية الاشتراكية ، فى المفهوم الادبى السوفياتى ، قد استطاعت أن تفجر عبقريات انسانية متعددة الخصائص الوطنية والقومية ، عدا الخصائص الذاتيسة ، ثم أن تصهر هذه العبقريات جميعا ، فى بوتقة الحياة الاشتراكية الجديدة ، فتخرج كلها كأنها السبائك الرائعة من معدن واحسد ، ولكنها تتفارق وتتخالف مع ذلك بالسمات الشخصية، وبالطابع الشعبى الذى تتسم به كل عبقرية أصيلة عميقة الارتباط بتقاليد شعبها ، وخصائص قومها ، وحياة البيئة الإنسانية والطبيعية التى تحياها .

ويرجع الفضل في تفجير هذه العبقريات الانسانية المختلفة ، على هذا النمط من التوافق والتخالف معا ، الى الطريقة التاريخية الفذة التى اعتمدها النظام السوفياتي في حل مشكلة القوميات المتعددة ، على وجه تتعايش فيه هذه القوميات متحابة ، متصادقة ، متعاونة في خلق الصيغ الجديدة للتطور الجديد في حياتها ، نعنى هذا التطور الذي قلب عندها نظام الانتاج ، ونظام العيش ، ونظام التفكير ، فأعتقها جميعا من عبوديات الاستثمار والاستئثار .

وخلاصة الطريقة السوفياتية هذه ، في حل قضية القوميات على الوجه المشار اليه ، هي أن النظام السوفياتي قد أعان كل واحدة من القوميات التي انضوت اليه ، على احياء تراثها العقلي ، وبعث تاريخها وتقاليدها الوطنية ، وانعاش لفتها وآدابها وفنونها الشعبية ، بل لقد أعان بعض هذه القوميات على أن تبدع لقومها أبجدية لم تكن موجودة ، أو أدبا لم يكن الا شكلا ((سديميا)) فطريا ، أو فنا كان ما يزال بدائيا ، أو ثقافة وطنية ما كان لها أصل في حياتها قط ،

ولست الان بسبيل الحديث عما فعله النظام السوفياتي من خلق اقتصاد جديد مزدهر لكل واحدة من القوميات المنضوية اليه ، وما كان لهذا الاقتصاد الجسديد من أثر ازدهار آداب القوميات

السوفياتية ولفاتها وفنونها وثقافتها ، وانما سبيلى الان هو القول بأن هذه الطريقة في انعاش القوميات الحية لكل قومية على حدة ، قد ربطت ما بين مختلف القوميات والشعوب السوفياتية برباط الصداقة ، والتحاب ، والتعاون ، فكان من آثار هذا الترابط ، ان تلاحقت لفات هذه القوميات والشعوب وآدابها وفنونها وثقافتها ، فأخذ بعضها من بعض ، وأعطى بعضها بعضا ، فازداد كل منها قدرة على النمو السريع والتطور الواثب ، وجعل أدب كل قوم وشعب على النمو السريع والتطور الواثب ، وجعل أدب كل قوم وشعب يتسمع أفقه ، ويكبر شأنه ، ويتصاعد الى ذروات الآداب السوفياتية والعالمية العربقة ، مهما كان أصله راسخا أو غير راسخ في التاريخ ،

من هنا استطاعت الواقعيه الاشتراكية ، في المفهوم الادبى السوفياتى ، أن تفجر تلك العبقريات الانسانية المتعددة المصدادر والاصول ، وأن تصهر هذه العبقريات في بوتقة الحياة الاشتراكية ، فتخرجها سبائك من معددن واحد ، على أنها متخالفة في السمات والخصائص المنبثقة من طابع البيئة الانسانية والطبيعية التي بها نشأت وعاشت وازدهرت .

ولقدبدا لنا هذا الامر جليا رائعا ، في مؤتمر الكتاب السوفياتيين الذي نحن بصدد الحديث عنه في هذه الفصول ، اذ رأينا فيسه وسمعنا كتابا وشعراء يمثلون خمسا وأربعين قومية سوفياتية ، وشهدنا من مظاهر التحاب والتصادق والتعاون بين هؤلاء الذين يمثلون قومياتهم ولفاتهم وآدابهم المتعددة النامية ، ما يدل دلالة قاطعة أن الادب السوفياتي ، يعبر تعبيرا صادقا مخلصا عن هذه التجربة التاريخية الناجحة ، ويسهم فيها بنصيب كبير ، نعني بها تجربة التلاقح والتفاعل الفكريين ، الى تعاطف انساني ، بين قوميات وشعوب كثيرة العدد ، متعددة أصول الادب والفن والثقافة ، متنوعة اللفسات والمواهب والقابليات ، متفاوتة الحظوظ من غنى التراث الفكري والثروات الحضارية .

وزاد هذه الظاهرة جلاء في اذهاننا ، ما كان يبدو لنا بوضوح ، خلال اجتماعات المؤتمر ، من أن الانسان السوفياتي ، سواء أكان في

أقصى البلاد المشمسة بالجنوب أم فى أقصى البلاد المتجمدة بسيبريا ، يهتم بقضايا الادب التى يعالجها المؤتمر ، قدر اهتمامه بقضايا حياته اليومية الكبرى .

وفى قاعة « جيورجيفسكى » بالكرملين ، بعسد جلسة افتتاح المؤتمر ، رأينا لمحة رائعة من لمحات هذه الظاهرة ، اذ رأينا هناك كتابا سوفياتيين يتفاهمون بلغات شتى ، من أوكرانية ، وجورجية ، وأرمنية ، وكازاكستانية ، وأذربايجانية ، وبشكيرية ، وقيرغيزية ، وليتوانية ، الى نحو سبعين لفة ، ورأينا الى جانب ذلك ناسا يمثلون فئات شتى من قراء الادب السوفياتي قدموا من مختلف البلدان والقوميات السوفياتية ليتحدثوا الى كتابهم في مفتتح المؤتمر عن أمانيهم ورغباتهم في شئون الادب الذي يغذيهم ويثقفهم بقسدر ما يسجل نشاطهم في بناء حاضرهم ومستقبلهم ، فقدكان بين ممثلى القراء هؤلاء ، مهندسون زراعيون ، وعمال ، وطلاب ، وخراطون ، وممثلون ، ومعلمون الخ . .

وفى قاعة الاعمدة ببيت النقابات ، حيث تتابعت جلسات المؤتمر ، تحدث كتاب وشعراء من مختلف القوميات السوفياتية ، عن الوثبات الفتية التى وثبتها آدابهم فى العشرين سنة الاخيرة ، وتحدث كتاب وشعراء منهم عن الاداب الجديدة التى ولدت فى هذه المرحلة الزمنية عند قومياتهم ، وعن المواهب العظيمة التى انبثقت مع هذه الآداب الوليدة ، ثم زادتها نموا وخصبا ، كآداب مولدافيا ، وبوكوفين ، وأوكرانيا الكرباتية ، وليتونيا ، واستونيا ، وبيلوروسيا ، والمناطق الاوكرانية الغربية .

وقد تحدث بهذا الشأن ، في المؤتمر ، كاتب روائي من سيبريا \_ اذكر من اسمه « ماركوف » \_ فقال انه نشأ منذ قيام النظام السوفياتي عشرات الكتاب في المدن السيبيرية النائية ، ونشات فروع كثيرة لاتحاد الكتاب السوفياتيين ، وان كتب أدباء سيبيريا تترجم للفات ألاجنبية ، وان هناك مجلة باسم ((أنوار سيبيريا) ساعدت على اظهار عشرات الكتاب ، كما أنشأت كتابا كثيرين .

وقال هذا الكاتب أنه بعد أن أنشأ العديد من المحطات الكهربائية في تلك الاصقاع البعيدة ، صار بامكان الشعب السيبيرى أن يطيل فصل الصيف ثلاثة أضحاء مدته ، وأن هذا الشعب لن يخاف بعد \_ بردا ولا شتاء ، وأنه أصبح الطريق مفتوحا أمام الكتاب السوفيات لأن يصحفوا هذا التحول الرائع في سحيبيريا ، وأنه في السنوات الثلاث المقبلة سيبنى الشعب هناك عدة محطات كهربائية جديدة لا مثيل لها في أوربا ، ولذلك يدعو الكاتب زملاءه كتاب سائر القوميات السوفياتية أن يرحلوا الى هاتيك الاصقاع ويروا بأعينهم هذه الحياة الجديدة ويكتبوا عنها أدبا جديدا ، ويقول أنهم سيجدون هناك بين بيوت العمال بيصوتا للكتاب تمكنهم أن يعيشوا بينهم في رفاهية ومسرة ويصفوا حياتهم وصفا أمينا حيا .

وتحدث الكاتب فاسيلى بروتود ياكونوف من جمهورية ياقوتيا التى فى قلب سيبيريا أيضا ، عن تطور الثقافة والادب فى بلاده بعد الثورة ، قائلا أن ياقوتيا كانت أكثر الاقاليم تأخرا فى عهد القياصرة ، فى حين هى اليوم جمهورية مزدهرة ذات صناعة ناهضة وثقافة عالية ، وأن مؤلفات أدبائها ذات شأن كبير فى الجمهوريات السوفياتية ، وأن فيها أكثر من أربعين كاتبا معدودين بين كبيار الكتاب السوفياتيين ، وأن لهؤلاء الكتاب الياقوتيين روايات عالمية ترجمت للروسية وللغات أجنبية مختلفة .

وأشاد سكرتير اتحاد كتاب جورجيا ، هيراقلى أباشيتزى عضو مجلس السوفيات الاعلى ، بوشائج الصداقة العميقة بين كتساب الجمهوريات السوفياتية ، ودعا كتاب جورجيا أن يخلقوا فى أدبهم أبطالا جورجيين يتعايشون مع أبطسال أذربايجانيين وأرمنيين ليزيدوا أواصر الصداقة بين شعوب الجنوب السوفياتي توكيدا ، وليقتلعوا \_ بالوقت نفسه \_ عقابيل ماض كان يزرع الاحقاد بين هذه الشعوب في عهود القياصرة .

وتحدث الشباعر الارمنى ، ناييرى زاريان ، وهو ممن شهدوا المؤتمر الاول للكتاب السوفياتيين ، عن تطور الادب الارمنى فى النظام

الجديد ، فقال انه نشأ في أرمينيا ، منذ المؤتمر الاول حتى المؤتمر الثانى ، شعراء وكتاب جدد يعدون اليوم في كبار الادباء السوفياتيين أمثال : شيراز ، وامين ، وغابود غيان – والاخيران نالا جائزة ستالين الادبية – وان ترجمة هؤلاء تدل سائر الشعوب السوفياتية على مدى ارتفاع الادب الارمنى في عهد النظام السوفياتى .

وقال ادوار طوبجيان ، الكاتبالناقد الارمنى ، ان الادبالارمنى كان ، قبل النظام السوفياتى ، يتسم بطابع الياساس من الحياة ، بتأثير النظام الاقطاعى والتدخل الاستعمارى وانعزال الكتاب عن جماهير الشعب ، ولكن منذ قام النظام الجديد أخذ كتاب أرمينيا يتطلعون الى الشعب بعيون جديدة ، وصاروا لا يكتفون بالاهتمام بالقضايا الوطنية ، بل يهتمون كذلك بالقضايا العالمية .

وقال هذا الكاتب الناقد ان الشعب الارمنى يذكر ماضيه الصعب، وهو لذلك يزداد تقديرا للحياة الجديدة ، وينظر للمستقبل بثقة عظيمة ، وان ذلك كله يتجسد فى الادب الارمنى الحديث الذى يقدم اليوم كتابا صار لهم شأن عالمى ، منهم : راتشيا كوتشار مؤلف رواية « أولاد عائلة كبسيرة » \_ يقصل أسرة الشعوب السوفياتية \_ التى ترجمت لعدة لفات أجنبية ، وقد كتبها أثناء الحرب العالمية الاخيرة ، ومنهم أيضا الشاعر ناييرى زاريان مؤلف رواية « هاتسافان » \_ وهو اسم كولخوز فى أرمينيا \_ ، وكاريكين سانونتس ، وتسسيبان زوريان ، وفاخدان نك أنانيان ، وتيرنييك ديمرجيان .

واقترح هذا الكاتب أن يؤسس مسرح في موسكو خاص بتمثيل المسرحيات التي ينشئها كتاب الجمهوريات السوفياتية كلها .

وأعلن نامجيل بالدان ، وهومن كتاب جمهورية بوريات \_ منغوليا ان أدب بلاده زهرة نبتت بعد الثورة الاشتراكية ، وأما قبل الثورة فلم يكن لقومه أدب ولا تقاليد أدبيه ، وانه كان للادب الروسى الكلاسيكي والادب السوفياتي المتعدد القوميات ، تأثير كبير في نتاج الكتاب والشعراء البوريات \_ مونغوليون ، وان الكتب التي انتجها

هؤلاء تعبر عن بهجة العمل الحر المنعتق من الاستثمار ، وتمجيد الشعب البوريات \_ مونفولي للصداقة بين الشعوب .

وأفاض المؤلف المسرحى الاوزبكستانى عبد الله كنار ، بوصف المرحلة التطورية الضخمة التى بلفها ادب قومه فى العهد الحاضر ، وأشاد بأثر الآداب السوفياتية الاخرى ، ولا سسيما الروسية ، فى تطوير الادب الاوزبكى الحديث ، وفى انتقاله من مرحلته المتأخرة قبل الثورة الى مرحلته الجديدة .

وهكذا قال الكاتب الاذربایجانی مهدی حسسین مؤلف روایة (ابسیرون) عن تقالید الادب الروسی العظیمة واثرها فی تطور أدب قومه وسائر القومیات السوفیاتیة ، وقال ان كتساب أذربایجان یستلهمون فی مؤلفاتهم تقالیسد الادب الروسی هده ، ونزعتسه الدیمقراطیة وعلاقته الوطیدة بالحیاة ، ونزوعه الدائم الراسخ الی معالجة القضایا الكبری لحیاة الناس .

وقدحفل تقرير الشاعر الاذربايجانى الكبير عبد الصمد فورغون عن الشعر السوفياتى ، بالشواهد الناطقة على سعة الشوط الذى قطعه أدب أذربايجان فى العهد الحاضر ، من حيث ازدهاره وخصبه وارتفاع مستواه الفنى والفكرى معا .

وفى حديث الشاعر التادجيكستانى ميرزا طورسون زاده ، عن تاريخ تطور النثر والشعر فى تادجيكستان خلال العهد الاخير ، قدم للمؤتمرين ارقاما ووقائع باهرة فى دلالتها على نشاط الادب فى هذه الجمهوريات الاسلامية السوفياتية الناهضة .

وقد علمت من آثار هذا النشاط ان قصائد الشاعر طورسون زاده نفسه ، التى أنشأها عن الهند ، قد طبعت أكثر من ثلاثين مرة باللفات : التادجيكستانية «لغة قومه» ، والروسية ، والاوزبكستانية والاوكرانية ، ولغات سوفياتية أخرى ، وأن له مجموعة شسعرية جديدة بعنوان « قوانين الاخوة » صدرت أخيرا في موسكوبالروسية وأن مجموعة مقالاته « السلم سيقهر الحرب » تلقى نجاحا عظيما في سائر الجمهوريات السوفياتية .

وعلمت ايضا أن دار النشر الحكومية في تادجيكستان ، قد نشرت في السنوات الاربع الاخيرة ، أربعة عشر مؤلفا للرواني المعروف صدر الدين عيني مؤلف رواية « بخارى » المعدة الان للطبع بلفتنا العربية في بيروت ، وانه طبع من هذه المؤلفات عشرات ألوف النسخ ، وهي تترجم الان الى لفات شعوب الاتحاد السوفياتي في موسكو وكييف وطشقند وغيرها ، وقد ترجمت مؤلفات هذا الكاتب العظيم الى الاوردية ( الهندية ) ، والانجليزية ، والالمانية ، والفرنسية ، وغيرها .

وحدثنا الكاتب الاوكرانى فاديم سسويكو عن تطور الادب في بلاده ، ولا سيما الادب المسرحى ، أثناء المرحلة الاخيرة ، حديشا تسنده الوقائع الباهرة أيضا ، ويظهر أن المؤلفين المسرحيين في أوكرانيا قد أبدعوا خلال العشرين سنة الاخيرة ، مسرحيات كان لها المكان الرفيع عند شعوب الاتحاد السوفياتى جميعا ، وفي البلدان الاجنبية ولا سيما انجلترا والهند والسويد .

وقد شرح الكاتب الموردوفي نيقولاي أركاي ، بفخر ظاهر ، مافعله النظام السوفياتي في جمهورية بلاده « موردوفي » ـ وهي جمهورية صغيرة قائمة على ضفاف الفولجا ـ من تطور ثقافي مدهش ، وقد أعلن هذا الكاتب أن أدب قومه من أحدث الإداب القومية الناشئة في الاتحاد السوفياتي المتعدد القوميات ، ولكن الكتاب الموردوفيين ـ رغم حداثة أدبهم القومي ـ أبدعوا عددا من المؤلفات العظيمة .

ومن هذا القبيل ما ذكره أحد كتاب لتونيا في حديثه عن ازدهار الثقبافة والادب في بلاده ، رغم حداثة عهدهما ، من أن الحجم الاجمالي للكتب الثقافية والادبية التي نشرت هناك في عام ١٩٥٤ الماضي ، يزيد ثلاثة أضعاف ما كان عليه عام ١٩٤٥ ، وأنه قد نشر باللغة الليتونية الناشئة في العام الماضي وحده ٨٣١ كتابا في الادب والثقافة وطبع منها سبعة ملايين نسخة .

وقال فيليب سلاطس رئيس وزراء ليتوانيا ، وهو كاتب روائى شهير وله روايتا : « عاصفة » و « من الشاطىء الجديد » :

« كان يطبع من الكتاب الادبى ، قبل عام ١٩٤٠ ، فى ليتوانيا ٢٠٠ نسخة ، فصار يطبع منه الان أكثر من خمسين ألف نسخة ، بفضيل ارتفاع ثقافة الشعب الليتوانى ، بعلم انضوائه للنظام السوفياتى » .

وقال الشاعر الداغستانى رسول حمزتوف أن الابداع الشعرى يزداد خصبا فى شعب بلاده الذى وهب العالم شاعرا عظيما ، هو سليمان ستالسكى ، وأن الناس اليوم فى بلاد جبال القفقاس ، كما يسمعون أغانى شعوب داغستان ، يسمعون أغانى شعوب روسيا ، وأوكرانيا ، وجورجيا ، وارمينيا ، وأذربيجان ، . الخ . .

ومن شواهد حركة احياء التراث الفكرى الناشطة فى الجمهوريات السوفياتية المتعددة القوميات ، ما علمناه من أن معهد اللغة والادب فى أكاديمية العلوم فى جمهورية قرغيزيا ، يهتم الان بنشر أكثر من أربعين أثرا من آثار المنشد القرغيزنى تى كتوغول ساتيلفانوف ، وهو منشد شعبى يحبه الشعب القرغيزى كثيرا ، ومن أناشيده المشهورة فى البلدان السوفياتية كلها: ثلاثة أناشيد عن لينين ، وقصيدة عن الحياة الجديدة المشرقة فى قيرغيزيا .

وبعد ، لعل من أفصح الشواهد التى تذكر فى هذا الصدد ، ما جاء فى تحيية اللجنة المركزية للحزب الشيوعى فى الاتحياد السوفياتى ، الى المؤتمر ، من الاشارة الى ازدهار آداب القوميات السوفياتية بالعبارة الاتية:

(( • • وقد أدى نهوض الجمهوريات السوفياتية الاقتصادى والسياسى ، والثقافى ، الى ازدهار آداب شعوب الاتحاد السوفياتى ويجرى تطور الاداب القومية واثراؤها المتبادل ، بالتعاون الوثيق بين كتاب الجمهوريات الشقيقة جميعها • وقد تكون فى الاتحاد السوفياتى أدب متعدد القوميات ، ذو أهمية تاريخيسة رفيعة تتجسد فيها أفكار عصرنا التقدمية » •

#### ٢ ـ النقد الأدىي

أما قضية النقد الادبي ، فقد كان لها في أعمال المؤتمر نصيب

مو فور ، وظفرت من اهتمام الخطباء واحاديث المندوبين ومناقشاتهم ما أظهر شدة عناية الكتاب السوفياتيين بأمر النقد الادبى ، فضلا عن أن ظاهرة الانتقاد التى سادت روح المؤتمر طوال جلساته العشرين ، دلت دلالة قاطعة أن مهمة النقد فى حقال الادب السوفياتى ، من كبريات المهمات الادبية الاساسية عند القوم ، وقد أوضحنا هذا الجانب الرائع من جوانب المؤتمر فى فصل سابق .

ويعنينا الان أن نلمح \_ بقدر المستطاع \_ الى مستوى النقد فى الادب السوفياتى اليوم ، منجهة ، والى رأى القوم أنفسهم فى حقيقة المهمة التى يضطلع بها النقد فى حقل النشاط الادبى ، من جهة ثانيات .

اما من حيث الجانب الاول ، فقد بدا لنا من تقارير الخطباء عن النقد ، أمثال البروفسور فلاديمير أرميلوف والاديبة ماريتيا شاغينيان والروائى المعروف قسطنطين فيدين ، ومن مناقشات سائر الكتاب لهذه التقارير ، ان القوم غير راضين عن مستوى فن النقد عندهم حتى الآن ، بل هم يرون - كما ظهر لنا - أن نقادهم مقصرون عن شوط الابداع الادبى ، على رغم أنهم يعترفون بجهود النقاد وعظم محاولاتهم للحاق بأبطال هذا الشوط .

ولقد كان بوريس بوليغوى ، مؤلف رواية (( رجل حقيقى )) ، أشد الخطباء تحاملاً على نقاد الادب ، ذلك أنهم \_ كما يقول \_ انما يعنون بالنواحى السلبية في الاثر الادبى ، بينما هم يهملون النواحى الايجابية ، على حين يتهمهم كتاب آخرون بأنهم على عكس ذلك ، أي أنهم كثيرا ما يهدهدون عواطف المؤلفين ، بكشفهم عن الوجوه الايجابية في مؤلفاتهم ، ويتفاضون عن الوجوه السلبية .

ولكن س. مارشاك ، وهو من كتاب أدب الاطفال المسلمين ، انتقد حملة بوليفوى هذه التى شنها على نقساد الادب ، غير أنه لم يقصد بذلك دفاعا عنهم بالذات ، بل قصد الى الدفاع عن الادب السوفياتي نفسه ، وكأنه بهذا قد أقر بوليفوى \_ ضمنا \_ على

رأیه بالنقاد ، وانما خالف رأیه بکون النقد ما یزال أداة هدم للادب السوفیاتی ، لا أداة بناء کما ینبغی أن یکون .

وقد قال مارشاك فى جواب هذا الرأى ، ان الادب السوفياتى الان أدب قوى لا يهدمه النقد مهما تكاثر عليه النقاد السلبيون ، والادب القوى لا يخشى النقد ، بل هو يحتساج أبدا الى ناقدين صارمين ، وان وقفوا عند حدود السلبية وحدها .

ونعى ايليا اهرنبورج ، فى خطابه بالمؤتمر ، على النقاد انهم متخلفون عن مستوى قراء الادب السوفياتى ، قائلا انه كثيرا ما تكون آراء القراء مختلفة أشد الاختلاف عن آراء النقاد فى تقويم الاثار الادبية ، من حيث دقة النظر وعمق الفهم وحسن التذوق .

وبهذا الصدد ، اتهم اهرنبورج بعض الصحف أنها تحابى النقاد أحيانا ، فى نشرها بعض رسائل القراء دون بعض ، لان الرسائل التى لا تنشر ، تخالف آراء النقاد ، وأشاد هنا بارتفاع مستوى القارىء السوفياتى ، الى حد أنه يقوم مقام الناقد الادبى .

ويرى اهرنبورج أن زمام النقد قد انتقل بالفعلل من أيدى النقاد « المحترفين » الى أيدى القراء ، أى الشعب السوفيلاتى نفسه ...

بل يرتفع اهرنبورج هنا بمستوى القارىء السوفياتى درجة أخرى ، فيقول انه تقدم منذ عشرين سنة الى الان تقدما عظيما بحيث سبق الكاتب ، فضلا عن الناقد ، وأصبح من واجبات الكاتب أن يجتهد للحاق بالقارىء فى مرافق حياته جميعا .

ولم ينفرد اهرنبورجبهذا القول ، بل لقد سمعنا أديبا أذربايجانيا يقول أنالكتاب والنقاد معا يتأخرون عن تطور الحياة في أذربايجان .

وأخذ الكاتب البيلوروسى ، يعقوب كولس ، على بعض نقداد الادب ، أنه يعوزهم استقلال الشخصية ، قائلا عن هؤلاء أنه يتفق لاحدهم أن يتأثر برأى غيره في تقدير الاثر الادبى ، فلا تظهر شخصيته

فى رأيه ، وقال أنه ينبغى لناقد الادب أن يكون لنفسه رأيا شخصيا موضوعيا فى وقت معا .

واستشهد المكاتب الفكاهى سيرجى ميخالكوف على تقصير النقاد بأنه صدرت منذ سنتين رواية عنوانها « من غير اسم » ومثلت على مئة وأربعين مسرحا ، ولم يتعرض لها ناقد واحد بذكر ، ثم هبت عليها فجأة ، بعد مرور سنتين ، عاصفة من النقد كأنها صدرت السوم ...

وأما ماريتيا شاغينيان - وهى كاتبة أرمنية وعضو مراسلة لاكاديمية العلوم في جامعة موسكو - فقد جاء في حملتها على النقاد أيضا ، أنه ليس المهم أن ننتقد أدبنا ، بل المهم أن ننتقد الانتقاد نفسه كذلك ، وأنه ينبغى للنقاد السوفياتيين أن يكتبوا في النقد الادبى مثل ما كتب لينين في مقالاته المعروفة عن ليو تولستوى ، وأن على الناقد حين يكتب عن أبطال الروايات ، أن يظهر خصائص هؤلاء الابطال ، وأن يوضح ملامحهم أكثر فأكثر ، حتى يجعل منهم أبطالا تقليديين عند القراء يعرفونهم بملامحهم هذه ، ويتحدثون عنهم ويتخذون منهم « نماذج » بشرية تكثر الاشارة اليها في أحاديثهم اليومية ، ثم ينبغى على الناقد ، قبل هذا كله ، أن يكون مقتنعا برايه وهو يقدم على كتابته .

ورأى الشاعر كريبا تشوف أن على هيئة اتجاد الكتاب السوفياتيين ، أن تعنى بتربية جيال جديد من النقاد يحسنون الانتقاد الصحيح ، وأخذ على النقاد الكبار المعاصرين أنهم مقلون فى كتابة الفصول النقدية بالصحف ، قائلا أنه من الصعب أن نناقش مشكلات الادب ، أدب الحياة ، دون أن يشارك النقاد المبدعون فى هذا النقاش .

ومن هذه الامثلة جميعا ، يمكن أن يتضح لنا الجانب الاخر من قضية النقد الادبى عند الكتاب السوفياتيين ، نعنى به رأى القوم فى حقيقة مهمة النقد ، فأن فى ثنايا هذه الاقوال والاراء التى سردناها بهذا الصدد ، ما يدلنا أن النقد عندهم ليس عملا على هامش الابداع الادبى ، بل هو عمل يدخل في نطاق الخلق الفنى كذلك .

یدل هذا ، أظهر دلالة ، ما قالته ماریتیا شاغینیان ، من أن علی الناقد أن یجعل من أبطال الروایات أبطالا تقلیدیین وهل معنی هذا الا أن تكون مهمة الناقد خلق البطل خلقا جدیدا لیستطیع أن یعطیه ملامح البطل التقلیدی ، وخصائص ((النموذج )) البشری ،

ومطالبة الناقد بأن يكون له استقلاله الشخصى ، الى جانب الرأى الموضوعى ، دون أن يناقش أحد من المندوبين هذه المطالبة ، دليلل يلمح الى أن الكتاب السوفياتيين لا يأخذون بمله « الموضوعية الخالصة » فى النقد ، بل هم يرون النقد عملا أدبيلا لله تقدم للابد أن يكون للطابع الذاتى فيه أثر ملحوظ ، حتى يكتمل استقلال الشخصية فى تقويم الاثر الادبى ، أى فى النقد ،

وقد جاء على لسان اهرنبورج أثناء كلامه عن النقد ، قوله أن الكتاب قلب الكاتب ، فكيف \_ اذن \_ يمكن أن ينفصل الكتاب عن شخصية الكاتب .

وفى هذا الكلام ظاهرة تدل كذلك على أن النقد فى عرف الكتاب السوفياتيين ، لا يمكن أن يكون موضوعيا خالصا ، فلابد أن يكون للعنصر الذاتى دخل فى البحث عن جوانب القيمة الفنية والفكرية فى كل أثر أدبى ، أى أن من واجب الناقد أن يكون فى حسبانه أمر التجربة الشخصية فى تكوين الاثر الادبى ، مضافا الى الجانب الموضوعى الاصيل الذى انبثق عنه المحتوى والموضوع .

ويلاحظ اهرنبورج بهذا الصدد ، قضية تطور الكاتب ، ونمو شخصيته الادبية باطراد وفاقا لحركة تطوره الدائمة ، وكون واجب الناقد أن يرقب هذه الحركة ويستجل مستويات النمو الطردة صعدا ، ويحسب حساب هذا كله في الحكم على قيمة نتاج الكاتب

وفى هذا الصدد نفسه قال اهرنبورج فى خطابه بالمؤتمر ، وهو يعرض بالنقاد الذين نقدوه فى « ذوبان الجليد » ، أنه لو جاء ماياكو فسمكى الان الى اتحاد الكتاب بشعره الاول الذى كان رديئا ،

اطروده وشتموه ، ولكن ماياكوفسكى تطور بعد ذلك ، وأصبح ماياكوفسكى . . وهكذا كل أديب يتطور .

أما ميخائيل شولوخوف ، فيشير الى ظاهرة أخرى فى مفهوم النقد الادبى عند الكتاب السوفياتيين ، وهى ضرورة عناية الناقد بالكشف عن مواطن الجمال الفنى فى الشكل والصياغة ، بقدر عنايته بالكشف عن قيمة الفكرة والمحتوى ، ولذلك يعزو - أى شولوخوف - صدور مؤلفات أدبية ، خلال الحرب ، قليللة الحظ من التعمق وجمال الشكل ، الى أسباب يرى منها عدم اهتمام النقاد بجمالية العرض والاداء ، وانصرافهم الى الاهتمام بالمضمون وحده .

من هنا نرى ، كذلك ، أن الادباء السوفياتيين ، لا يريدون للنقد الادبى أن يهمل جمالية الفن ، من وجهها الشكلى ، كما لا يريدون للاثر الادبى نفسه ، أن يقع فى تجربة « الخطيئة » هذه . . .

وقد ترددت خلال هذه المناقشات في موضوع النقد الادبى ، آراء وملاحظات تطالب نقداد الادب السوفياتيين أن يقيموا وزنا للنقد المقارن ، وبهذا الصدد اقترح الكاتب الاوكراني كراسوفسكي على النقاد أن لا يخلو فصل نقدى يكتبونه من مقارنة أساليب الكتاب السوفياتيين بعضها ببعض ، لان فيذلك تيسيرا على القارىء أن يميز ملامح كل كاتب من ملامح غيره ، فيزداد بذلك قدرة على تذوق الاساليب وتعمق أغراضها واستيعاب أفكارها .

### ٣ ـ قضية الترجمة:

لقد تناول كثير من خطباء المؤتمر قضيية ترجمة الادب ، بالبحث من وجهتيها: وجهة الكيفية ، ووجهة الكمية ،

آما الكيفية فانهم يرون هناك بشأنها ، أن يتوفر على ترجمة الكتب الادبية كتاب أدباء لهم في حقل الكتابة والادب قدم راسخة ، ويرون أن مهمة الترجمة الادبية انما هي أكثر دقة من انتاج الاثر الادبي نفسه ، وانه على مترجم الكتب السوفياتية \_ كما قال كراسوفسكي ، الكاتب الاوكراني \_ أن يكون أديبا أولا ، ثم أن

يدرس ، قبل الاقدام على الترجمة ، أسلوب الكتاب الذى يترجمه في أصوله ، ويدرس طبيعته الفنية بلغته الاصلية ، وان هذا يقتضى أيضب خبرة المترجم بطبيعة منشىء الكتاب ومعرفته بمقدار ما ينعكس في الكتاب المترجم من طبيعته الفنية هذه ، وان ذلك كله ضرورى حتى يتأثر المترجم بأسلوب النتاج الادبى قبل الترجمة ، وبذلك وحده يكون المترجم قادرا على أداء مهمته أداء تظهر فيسه شخصيته .

وحين يرى الكتاب السوفياتيون هذا الرأى ، انما يقصدون أن يقولوا أن الترجمة عمل أدبى أيضا يدخل فى نطاق الخلق الفنى ، كشأن النقد عندهم ، فليست الترجمة الادبية ، اذن فى رأيهم ، مجرد عمل آلى لا يكون المترجم فيه غير آلة كالواسطة بين الكاتب والقارىء .

هذه خلاصة رأى القوم فى كيفية الترجمة الادبية ، كما ظهر فى مناقشات المؤتمر بهذا الموضوع ، وعلى هذا الرأى انتقد رسول حمزتوف ، الشاعر الداغستانى بعض الترجمات لاداب القوميات السوفياتية من لفاتها القومية الى الروسية ، قائلا انه من الضرورى أولا ، اختيار الاحسن فالاحسن من هذه الاداب للترجمة ، ومن الضرورى ـ ثانيا ـ توثيق الصلة النفسية والفكرية بين أسلوب الكاتب وطبيعته الفنيسة وبين المترجم نفسه ، لكى تجىء هذه الترجمات انعكاسا صحيحا لجوهر الطبائع الفنية والخصائص القومية التى يتميز بها أدب كل شعب من الشعوب السوفياتية .

وأما شأن الكمية فى قضية الترجمة ، فقد ادلى عنه المؤتمرون بحقائق ووقائع تثير الدهشة لخصب حركة الترجمة فى الآداب السوفياتية .

وحسبنا أن نعلم من ذلك أنه فى عام ١٩٥٣ طبع ٣٨ مليون نسخة من المؤلفات الادبية مترجمة من لغات سوفياتية الى لفات سوفياتية أخرى ، وأنه ترجم فى العام نفسه وحده من اللفة الروسية الى سائر اللغات القومية السوفياتية أكثر من ألف كتاب

طبع منها ١٦ مليونا وسيسبعة آلاف نسخة ، وترجم من آداب القوميات السوفياتية الى الروسية ١٩ كتابا طبع منها ٢١ مليون و ٢٧ ألف نسخة ، بعد أن كان المترجم عن الروسية الى هذه اللفات في عام ١٩٣٤ لا يتجاوز ٨١ كتابا ، وثلاثة ملايين و ٢٩٥ ألف نسخة ، والمترجم عن هذه اللغات الى الروسية في العام نفسه أيضا لا يتجاوز ١٥٠ كتابا ، ومليون و ١٥ ألف نسخة .

أماترجمة الآداب السوفياتية الى اللفات الأجنبية العالمية ، فهى تزداد كذلك نشاطا مدهشا ، يدل على ذلك ماجاء فى تقرير الكسى سوركوف من أنه ترجم فى ما بين عامى ١٩٤٥ – ١٩٥٣ الى لغات بلدان الديمقراطية الشعبية والبلدان الرأسمالية لاكثر من تسعمئة كاتب سوفياتى بأربع وأربعين لفة أجنبية ، وبأكثر من تسعة آلاف طبعة ، وفى ما بين عامى ١٩٥١ – ١٩٥٣ ظهرت المؤلفات الادبية السوفياتية ب ٩٤ مليسون و ١٩٦ ألف نسخة ، فى كل من بلدان الديمقراطية الشعبية ، والنمسا ، وانجلترا ، والارجنتين ، وبورما والبرازيل ، وهولندا ، والدانمرك ، والهند ، وايطاليا ، ولبنان ، والورجواى ، وفنلندا ، وفرنسا ، وسويسرا ، والسويد ، واليابان ، وفيرها .

ويقابل هذا النشاط ، نشاط آخر في ترجمة الاداب العالمية ولا سيما الروائع الكلاسيكية الى اللغات السوفياتية المختلفة ، فقد نشرت في الاتحاد السوفياتي حتى الان عشرات ملايين النسخ من مجموع مؤلفات الكتاب الإجانب العلماليين : بلزاك ، جول فيرن ، فيكتور هوجو ، اميل زولا ، موباسان ، دريزر ، جاك لنسدن ، مارك توين ، د. ديفوى ، ديكنز ، سويفت ، شكسبير ، هاينى ، جيته ، شيللر ، سرفانتس ، وغيرهم .

یضاف الی هذا کله ما نشر بعشرات ملایین النسخ أیضیا ، بلغات القومیات السوفیاتیة ، منمؤلفات الکتابالروس الکلاسیکیین أمثال : جودکی « ۸۰ ملیون نسخة » ، بوشکین « ۷۰ ملیون »

ل . تولستوی « .٦ ملیون » ، تشیخوف « . ، ملیون» ، تورجینیف « .۳۳ ملیدن » ، کورولنکو ، کریلوفا ، لیرمنتوف ، نکراسوف ، سالنیکوف ، تشیدرین « ۲۱ ملیسون نسخة » .

# أدب السلم

الحق ان القضيايا التي عالجها مؤتمر الكتاب السوفياتيين الثاني ، المنعقد في موسكو خلال شهر ديسيمبر عام ١٩٥٤ ، كانت متعددة متنوعة ، وكانت \_ رغم تنوعها \_ خطيرة جدا لانها جميعا ذات صلة وثيقة بجوهر الحياة السوفياتية في مرحلتها التاريخية القائمة الان .

ولكن يمكن القول \_ بجزم \_ ان قضية السلم العالمى ، وقضية توطيد الصداقة بين شعوب الانسانية بأسرها ، قد استأثرتا بالقسط الاعظم من اهتمام المؤتمر حتى ظهر لنا جليل أنه مهما اختلفت السمات الادبية المتميزة عند الكتاب السوفياتيين ، ومهما تنوعت أساليبهم في عرض الواقع الاشتراكى في دنياهم الجديدة ، ومهماتعددت أغراضهم الادبية في معالجة هذا الواقع ، تظل قضية السلم العالمى وقضية الصداقة بين شعوب الانسانية جمعاء هما « القاسم المشترك الاعظم » في حركة الادب السوفيلاتي كله ، على تعدد لفلات

وبدهى أن هذه الظاهرة ، ناشئة من الحقيقة الكبرى ألتى تقوم عليها حياة الشعوب السوفياتية كلها ، وهى الايمان بقضية السلم العالمي ، ايمانا تبدو آثاره في كل وجه من وجوه الحياة العبامة ، ويلحظها من يزور الاتحاد السوفياتي ، بوضوح شديد ، في البناء الاقتصادي والعمراني ، بمختلف مرافقه ونواحيه ، فان طابع البقاء هو السمة الظاهرة في كل ما يبنيه الشعب هناك في هذا المجال .

ولا شك أن طابع البقاء هذا ، يدل دلالة قوية واضحة على أن القوم في الاتحاد السوفياتي انما ينشئون اقتصادهم وعمرانهم للسلم لا للحرب ، وللطمأنينة لا للقلق ، وللاستقرار الدائم في مساكنهم ومزارعهم ومصانعهم ومخازنهم ومسارحهم ومدارسهم وجامعاتهم وسائر منشاتهم الضخمة الرائعة ، لايعتزمون عنها تحولا ، ولايخطر لاحد منهم أن يسمح لبادرة من بوادر الحرب بأن تهدد بنيانهم هذا يوما بتخريب أو تهديم .

ومن هنا يلحظ الزائر للاتحاد السوفياتى طمأنينة الوجوه وارتياحها . ويلحظ كذلك أن القوم هناك انما يرون قضية السلام العالمي لا تنفصل عن قضيتهم هم ، أي قضية سلامتهم ، وسلامة بنائهم ، وسلامة مستقبلهم الذي يتطلعون اليه بأمل طافح واستبشار رائع .

والادب السوفياتى متصلل أوثق اتصال بحياة الشعوب السوفياتية ، معبر عنها أصدق تعبير ، مخلص لقضيتها أعمق اخلاص ، مرتبط بأسباب تطورها وحركة نشلاطها ومطامحها أشد ارتباط .

فكيف لا يكون أدب السلم اذن هو قضية الادب السوفياتي الاولى ، وكيف لاتستأثر اذن قضية السلم العالم بأعظم القسط من اهتمام مؤتمر يعقده الكتاب السوفياتيون على رأس مرحلة تاريخية تشبه أن تكون من المراحل الحاسمة في تاريخ الانسانية بعامة ، وتاريخ الشعوب السوفياتية بخاصة ؟

ولقد جاءتنا الوقائع ، فى اجتماعات المؤتمر وأبحاثه ، برهانا على ذلك أسطع برهان ، فاننا رافقنا هذا المؤتمر التاريخى منذ بداءته الى منتهاه ، منذ أول كلمة ، فاذا هو يصح أن يقال عنه \_ بحق \_ انه مؤتمر لادب السلم ، وكفى .

ليس هذا مبالغة ولا غلوا في تقدير الامور وتفسيرها ، كما قد يقول لنا قائل ، بل ليس في الامر هنا تقدير ولا تفسير ، وانما هو تقرير لواقع شهدناه بوضوح وتأكيد . وأعود بالذاكرة الان الى أيام المؤتمر العشرة ، الحافلة بالعديد الكثير من قضايا الادب الحيوية ، فاذا قضية السلم هى العمود الفقرى لكل قضية عنى بها المؤتمرون والضيوف المندوبون من أقطار العالم ، طوال تلك الايام .

وأول ما يشير الى هذا الواقع أننا عرفنا بين أعضاء المؤتمر عددا من أعلام الادب السوفياتي هم من أركان اللجنة الوطنينة السوفياتية للدفاع عن السلم ، أمثال الشاعر تيخونوف والكاتبين الاشهرين: فادييف ، واهرنبورج .

ثم نسمع أول كلمة فى جلسة افتتاح المؤتمر للكاتبة الشنهيرة أولجا فورش ، فاذا أول ماتفخر به من أمر الادب السوفياتى أن الكتاب السوفياتيين انما يكتبون اليوم السلم ، وللبناء السلمى فى بلادهم ، وللدفاع عن السلم العالمى ، ولتأكيد الصداقة بين شعوبهم وشعوب العالم بأسره ، ثم تقول أن ملايين الناس فى العالم اليوم يفالبون القوة السوداء التى تريد أن تهلك العسالم ، ولكن قوى السلم فى العالم هى الغالبة ولو بعد حين .

ثم نسمع فى جلسة الافتتاح نفسها ، تحية اللجنة المركزية للحزب الشيوعى فى الاتحاد السوفياتى الى المؤتمر ، فترى هذه التحية تهتم كثيرا بأعمال الكتاب السوفياتيين الادبية من حيث خدمتهم للسلام العالمى ، وذودهم عنأفكار الحب للانسانية ورعايتهم حركة النضال لتأكيد الودة بين الشعوب ، واشاعتهم روح التفاؤل بمستقبل الانسانية الوضاء .

وحين تتعرض هذه التحية الى أهم واجبات الادب السوفياتى الان ، تذكرأن أول واجباته ، تربية الشبيبة من العمال والكولخوزيين والمثقفين وجنود الجيش السوفياتى ، تربية تؤهلهم أن يكونوا أبدا على استعداد للرد الصاعق على كل من يحاول تعكير صفو السلام وتعطيل العمل السلمى الذي تضطلع به شعوبهم اليوم .

ونرى ايضاحا صريحا لمعنى هذا الواجب الادبى السلمى فى مكان آخر من هذه التحية ، اذ تقول أنه ليس من الممكن للادب السوفياتي تجاه ماتقوم به الدوائر الاستعمارية العدوانية من محاولة بعث قوى الفاشستية الالمانية ، الا أن يقف موقف المناضل لهسده القوى ولمحاولة بعثها من جديد ، ذلك لان الكتاب السوفياتيين مدعوون للعمل بحماسة ، في ترسيخ مشاعر الوطنيسة السوفياتية وتعزيز الصداقة في الشعوب بين آن واحد ، ولرفع راية النضال في سبيل توحيد القوى المحبة للسلم في أنحاء العالم أجمع ، ولفضح مشاريع الاستعماريين الذين يهددون باشعال حرب عالمية جديدة طاحنة ،

وفى تحية أخرى سمعها المؤتمرون فى أحدى جلسات المؤتمر من قيادتى الجيش والبحرية ، قال خطيب الجيش والبحرية أنه اذا كانت لدى القوات العسكرية السوفياتية أسلحة ذرية وغير ذرية ، فأن هناك أسلحة أعظم من هذه وأمضى ، هى قوة الانسان ، وأن على الكتاب السوفياتيين أن يوجهوا عنايتهم الى قوة الانسان هذه التى تعمل للسلم .

وفى جواب الكاتب بوريس بوليفوى عن هذه التحية ، قال مخاطبا ممثلى الجيش والبحرية ، باسم الكتاب السوفياتيين ، اننا نرى فيكم ممثلين لاعظم جيش يمثل قوات الحق ، وكل الاصدقاء في العالم يرون فيكم ذلك ، لان جيشنا هو الذي يحمى السلم ، وهؤلاء الاصدقاء جميعا يناضلون جميعا مع جيشنا في سبيل السلم .

ونرى فى تقرير المؤلف الكبير قسطنطين سيمونوف عن تطور حركة النشر فى الاتحاد السوفياتى ، عناية ظاهرة بقضية السلم والصداقة بين الشعوب ، فهو يقول مثلا ، بهذا الصدد ، ان الكتاب السوفياتيين انما يكتبون للشعب كله ، وسائر الشعوب فى العالم ، وهم يثقون بصداقة واحدة ، هى صداقة الشعوب كله .

ونسمع الشاعر الكاتب المعروف نيقولاى تيخونوف ، رئيس اللجنة السوفياتية للدفاع عن السللم ، يتحدث عن تطور الادب التقدمي في مختلف أنحاء العالم ، فاذا هو يقف عند قضية السلم وأثرها في هذا الادب العالمي ، فيقول ان هناك أدبا تقدميا عظيما يناضل في سبيل السلم والديمقراطية في كل من : أمريكا ، وانجلترا ،

وايطاليا ، واستراليا ، وكندا وأمريكا اللاتينية ، والشرق الادنى ، والشرق الاوسط ، وجنوب شرق آسيا .

ونصفى الى الكاتب الكبير الكسندر فادييف وهو يتحدث ، في خطابه بالمؤتمر ، عن الطابع السياسى للادب السوفياتى ، فيقول بهذا الشأن أنه يتكون عندنا باطراد مستمر ، طراز من الكتاب يجاهدون العقلية الاستعمارية ، ويناضلون عن وعى شديد فى سبيل السلم والصداقة بين الشعوب .

ويحدثنا الكاتب « نامجيل بالدان » من كتاب احدى القوميات السبو فياتية الناشئة ، وهى ( بوريات \_ منفوليا ) عن الطابع الذي تتسم به الكتب الادبية التي ألفها الكتاب والشعراء البوريات \_ مونفوليون ، فيقول ان هذه الكتب تحكى عن بهجة العمل الحر المنعتق ، وتمجد الصداقة بين الشعوب .

وفاتنى أن أقول ، قبل هذا ، ان التقرير الخطير الذى ألقاه الشاعر الروسى الكسى سوركوف فى جلسة أفتتاح المؤتمر عن تطور الادب السوفياتى فى العشرين سنة الاخيرة ، قد أشار باهتمام الى نشاط ألكتاب السوفياتيين العظيم ، بعد الحرب العالمية الاخيرة ، فى النضال ، مع سائر القوى التقدمية العالمية فى سبيل السلم .

ولو شئت أن أستعرض كل ما قاله الكتاب السوفياتيون فى المؤتمر وقضية السلم ، لطال بى المجال كثيرا . ولكن هذه الامشلة تكفى دليلا على ما قلت أول الامر من أن هذه القضية الانسانية ، قضية السلم والصداقة بين الشعوب ، كانت بمنزلة العمود الفقرى من سائر القضايا التى عالجها المؤتمر .

وأود أن أستكمل الحديث في هذا الموضوع ، باستعراض ما جاء في هذا الشأن على ألسنة الوفود من كتاب تسعة وثلاثين بلدا من سائر أنحاء العالم ، وكلهم من أعلام الادب التقدمي المناضلين في سبيل السلم والمودة بين الشعوب ، والعاملين في بثالا فكار الانسانية المعادية للحرب ومشاريع الاستعمار العدوانية التي تقصل الى تعكير صفو السلام واثارة الخوف والقلق في الشعوب .

فهذا جورج امادو ، الكاتب البرازيلى المناضل فى سبيل السلم العالى ، والحائز على جائزة ستالين السلمية - ها هوذا يتحدث للكتاب السوفياتيين عن أثر كتاباتهم فى الشعب البرازيلى وما يحمله هذا الاثر الى البرازيليين من التفاؤل بمستقبل سلمى للشعوب ، ويقول ان الشعب البرازيلى قد عرف من كتب الادب السوفياتى كيف تصبح الثقافة ملكا للشعب ، وكيف تزدهر الحرية وأمانى البشرية وتتوضح عظمة المستقبل فى الشعب المنعتق الذى يعمل السلم وحده .

وهذا الشاعر الهندى سردار جعفرى كيخاطب المؤتمرين والضيوف قائلا: باسم الكتاب التقدميين الهنود الذين يكتبون بسبع عشرة لفة: « اننا معكم يا زملاءنا السبوفياتيين الاعزاء كويا جيرانسا الصينيين ويا كتاب جميع الاقطار المناضلين في سبيل السلم والتقدم كواننا نعلن أن هدفنا المسترك هو أن نجبه كبقوة كتبنا التى لاتقهر كتلك الخطط الجهنمية التى يرسمها لنا مثيرو الحرب كأعداء السلم والانسانية ».

وهذا الكاتب النمسوى ارنست فيشر ، يشيد بفضل النصر السبوفياتي الذي انقذ الانسبانية والحضبارة من شرور النازية البربرية ، وضمن للناس التفاؤل بمصير السلام العالمي .

ومن جميل ما قاله الكاتب النمسوى بهذا الصدد انه « اذا كانت الثقافة الآن في أوروبا تواصل عملها في وضح النهار ، دون أن تلجأ للعمل السرى في الظلام ، واذا كانت الكتب الآن لا توضع حطبا للنار ، بل تحمل الدفء الروحى الى قلوب البشر ، فان الفضل في ذلك هو فضل ناسالاتحاد السوفياتي وحدهم . ذلك لان انتصار الاتحاد السوفياتي قد أنقد الحضارة الاوروبية ، وان الادب السوفياتي – بوصفه اداة روحية – قد شارك ، وما يزال يشارك ، في دعم هذا الانتصار التاريخي ، فكل كتاب يبدعه كاتب سوفياتي ، ليس هو لناس بلاده وحدها ، بل هو لنا جميعا ، هو للعالم باسره ، ولقد أعطانا أدبكم الكثير من القدرة على النضال ، نضال الانحلال

وهمجية الاستعمار ، النضال في سبيل السلم والانسانية » .

وهذا الكاتب الانجليزى جاك لندسى يقول فى خطابه أمام المؤتمر باسم كتاب بلاده التقدميين انه « سيكون لهذا المؤتمر أهمية كبرى بالنسبة الينا ، نحن كتاب البلدان الرأسمالية ، وبالنسبة لنشاطنا فى سبيل السلم وسعادة الشعوب ، فهو سيزودنا بالسلاح المعنوى لانجاز المهمات الكبيرة التى نضطلع بها » .

ثم هذه برقيات ورسائل تتوارد من أنحاء العالم لتحية المؤتمر واظهار أثره في تنمية قوى السلام ، وازدهار أدب السلام ، ونذكر من هذه التحايا برقية من « ديزون كارثر » في كندا يوجه فيها الى المؤتمرين « تحية العديد من الكنديين الذين يدافعون اليوم عن قضية السلم والثقافة » .

ونذكر تحية الكاتب الانجليزى الفرد كوبارد ، قائلا: «أود أن أعرب للكتاب السوفياتيين ، عن مشاعر الصداقة الحميمة ، لا لمجرد إننا ننتمى لاسرة الادب ، بل لان القضية العظمى ، قضية السلم وحسن النية توحد بيننا » .

ونذكر أيضا تلك التحية الرائعة من الشاعر الفنزويلى ليون كارلوس ، التى نظمها قصيدة بعنوان « أشعار عن الموت والحياة » وأهداها للعالم الفرنسى الكبير فريدريك جوليو كورى بوصفه الركن الاكبر في حركة السلم العالمية ، وللشعب السوفياتي بوصفه أول شعب استخدم الطاقة الذرية لاغراض سلمية .

هكذا تدلنا هذه الوقائع ، وهى قليل من كثير ، على أن مؤتمر الكتاب السوفياتيين الثانى ، كان مؤتمرا لأدب السلم فى حقيقته وواقعه ، وذلك لأنه أدب يمثل حياة شعب انما يعمل ويبنى ويبدع ، للسلم وحده .

## مهرجان السينما السوفيتية

يقام في القاهرة والخرطوم وبعض عواصم الدول العربيــة الشبقيقة ( سوريا ولبنان ) مهرجان للسينما السوفيتية يبها في القاهرة خلال شهرى فبراير ومارس ١٩٥٧ تنظمه شركة أفلامالنور. ومن بين الأفلام السبعة موضوع المهرجان « عاصفة على آسياً » من اخراج بودوفكين ، و « الكسيندر نفسيكي » من اخراج ايزنشيتاين ، و « الام » عن قصة جوركى الشبهيرة ومن اخراج دونسكوى .

وقد روعى في هذا الاختيار حسن تمثيل الآفلام المختارة للسينما السوفيتية خلال الثلاثين عاما الماضية من تاريخها ، كما روعىملاءمة هذه الافلام لطبيعة حياتنا القومية ، وعقليتنا العربية ، وظروفنا الاجتماعية والنفسية اليوم . . وفي الفد القريب .

وتعتبر هذه الافلام السبعة من بين روائع السينما السوفيتية الاتى لاقت وتلاقى وستلاقى حتما ، والى سنوات طويلة مقبلة ، نجاحا شعبيا عالميا في أوروبا وأسيا والامريكتين .. وقد عرضت جميعها ألاف المرات \_ ولا تزال تعرض \_ على جماهي مختلفة في الجنس واللون والعقيدة فتصادف تجاوبا عميقا في قلب كل متفرج .

ذلك لانها تعكس في أسلوب سينمائي قوى ومؤثر كل ما تموج به النفس البشرية من عواطف وانفعالات ترتبط أشد الارتباط بواقع حياتنا المعاصرة .

ولانها تصور في دقة وفهم هذه الفترة الحاسمة في تاريخ المجتمع الانسـاني المتطور نحو غد مشرق ينتفي منه كل أثر للاستفلال والاستعمار .

والشعب المصرى ٠٠ وشعوب البلاد العربية جميعها تكافح اليوم في بطولة وتضحية ، تحت القيادة الحكيمة لزعيمها الرئيس جمال عبدالناصر ، لتنتزع من المفتصبين حقوقها المسلوبة وترسى بسواعدها دعائم مجتمعها الحر المستقل ، وتبنى لهذا الجيل وللاحيال القادمة حياة خصبة مزدهرة .

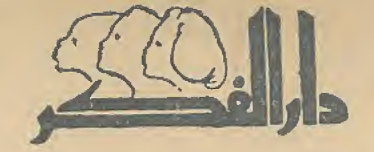
وهذه الافلام السبعة \_ موضوع المهرجان \_ تستطيع أن تلعب دورا ايجابيا في بث روح الثورة الخلآقة في قلوب الملايين من أبناء الأمة العربية الموحدة ، وتدفعهم في الطريق الانشائي الذي حفروه لأنفسهم بالعرق والدم والدموع ، وتؤكد لديهم عدالة القضية النبيلة التي يكافحون من أجلها في صلابة وايمان واصرار .

أفلام النور

١٧ شارع حسن باشا عاصم بالزمالك ـ القاهرة

ت: ۱۸۲۸۰۸

عبد القادر التلمساني مدير شركة أفلام النور



بجموعة ,الفن في المعركة.

#### صدر منها

(( موال عشان القنال ))
 للشاءر (( صلاح جاهين ))
 فرشان ـ

م نداء القاهرة للرسام (( زهدى )) \_ قرشان \_

حنبنی السد
 للشاعر فؤاد حداد ))
 للشاعر فؤاد حداد ))

## كتب تخدم المعركة

المشاكل الاستراتيجية
 لحرب العصابات
 (( ماوتسى تونج ))
 ترجمة (( سعد رحمى ))

حرب العصابات
 الصاغ (۱۰ ح) أحمد حمروش
 التعایش السلمی
 ((عبد المنعم الفزالی))

التوزيع \_ مصر \_ دار الفكر عمارة سينما راديو شيارع سينمان باشا \_ القاهرة السودان والبلاد العربية \_ شركة فرج الله للصحافة ص.ب ١٥٢٥ \_ القاهرة .

المُن دي ش